- (1) When and •(2) by which means did you here or read of Ra. and the Ramanashramam first?
  - (2) Ø literature Ø relative Ø sādhaka; who?
- (1) <u>நீங்கள் எப்பொழுது முதன் முதலாக</u> பகவா ஊப் பற்றியும் நம்*ணை ஆகிரம*த்தையும் சீக**ள்**விப்பட்டார்கள் அல்லது படித்தீ*ர்*கள்?
- (2) நீங்கள் எப்படி முதன் முதலாக ..... (wie (1))
  - ⊕(5) Did you have the good fortune of seeing Bh. in his lifetime?
- (3) நீங்கள் பகவா வே கேரில் பார்ச்சிருக்கி தீர்களா
- (4) தழந்தைப் பருவம் தொடங்கி உங்கள் வாழ்க்கை வரலாற்றைச் சுருக்கமாகச் சொல் ஆங்கள்.
  - ●(8) Please describe briefly the religious environment (you lived in) of your youth.
- (5) இளமைக்காலத்தில் உங்களுக்கு அமைந்திருந்த சமயச் சூழ்நி வேலைக் கொஞ்சம் விவரியுங்கள்.
  - (II) Please name the gramadovatas abiding in your village.
  - 60 உங்கள் ஊரில் உளள கிராமசேவதைகளுப் பற்று ச் சொல்லுங்கள்.

- \*(I2) Do you worship them?
- (म) है प्रिंक से अहंद्र की प्राप हर्षे वा का देश किया का देश की प्राप्त हर्षे वा का देश किया का देश की प्राप्त
  - \*(13) Or do you worship other deities?
- (8) அல்லது வேறு 65 மேவர்க்க வோ வழிபடுகி நீர்களார்?
  - \*(I4) Please name the deities you worship.
- (9) நீங்கள் வழிபடும் தெய்வத்தைச் சொல்லுங்கள
  - \*(Ib) What is your view regarding the worship of one's ancestors?
- (10) முன்கனர் வழிபாடு பற்றி உங்கள் கருத்து என்ன?

0 Do you practice it?

• நீரு்கள் வழிபடுவது 2 ண்டா?

- \*(I6) Which is your istadevata?
- (11) உங்களுடைய இஷ்டதெய்வம் எது?
  - (17) Is there any connection/affinity between important events of your life and your religious or spiritual attitude?
- (12) உங்கள் வாடிக்கைகையில் நடந்த பூக்கிய நிகழ்ச்சிகளுக்கும் உங்கள் சமய அல்லது ஆன்மீ வாட்**ஷக்**கும் எதாவதி *தொட*ர்பு உண்டோ

\*(I8) Up to which stage/class/degree did you attend to school?

(13) நீங்கள் எது வரையல் படித்திருக்கிறீர்கள்?

(19) Which languages do you speak?

(14) நீங்கள் என்னைன்ன மொழி 611 சுவீர்கள்

• Do you know Sanskrit?

· ខេស់តេញត់ថ មហល់សាសត្រប់ ១៩៣ មហា?

(20) Which is your mother-tongue?

(15) २ हो इसं उत्यं क कित्र की ?

\*(23) Are you married?

# (16) है प्रिंक में शिष्ठ ए क्या छं भुमा आगा?

- For how many years are you married?
- ் உங்களுக்குத திருமணமாகி எவ்வளவு நாள் ஆயிற்று?
  - # Have you got children?
- உங்களுக்குக் குழந்தைகள் உண்டா?
  - How many?
- गरंत रेन या उत्तं का रे म हे का रे म ह

## (47) நீங்கள் 3ரு சந்நியாசியா?

- For how long a period?
- नकांका मा भ मिनामा ह ?
  - @ For what reason?
- तिकां का कारा का पास ?
- (25) Did you already have in your youth affection for / delight in இ religious or அதெர்ப்பாகி matters ? அல்லதி வூக்கிரி
- (18) இளைமையிலே 8ய உங்களுக்கு ச் சை மயி துறையில் ஆர்வம்/விருப்பம் இருந்ததா?
  - (26) Have you been in contact @ with people from the West or @ of a western mind/attitude?
- (19) உங்களுக்கு மேல் நாட்டாருட்டு தை அல்லது • மேல் நாட்டு மனப்போக்கு கருட்டு தொடர்பு உண்டா?
  - (27) Have you been in contact with @ Christianity or @ other religions?
- (20) உங்களுக்குக் செலிறிஸ் தவ மதத்திட இதை அல்லது செவறு மதங்களுட இதை தொடர்பு உண்டா?

- Φ(28) # After your youth and before coming to Bh. which are your
  # religious, social and political \* ideals and stages?
- (21) இனைமைப் பருவேத்தி ற்குப் பின் 4ம் பகவானிடம் வருவேதற்கு முன்4ம் உங்களுடைய • <u>சமய</u> • கோட்பாகுகளும் • அவற்றின் நி ஃலைகளும் என்ன?
  - **.**..∓€∅\$...
  - e... H J F) Wai ...
  - \*(29) In this connection have you undertaken any steps regarding any @ organization, @ movement or @ association/society?
- (22) இவை தொடர்பாக செங்கம் அல்லது செயக்கம் அல்லது சகுழு முதலிய வற்றில் சேர்தல் போன்ற எதாவது நடவடிக்கைகள் எடுத்தீர்களா?
  - (30) What is your view of 0 the D.M.K. and 0 their ideals?
- (23) தி. மு. க. வையும் அதன் கொள்கை க வேயும் பற்றி உங்கள் கருத்து யாது?
  - •(31) Have you been associated with any of the religious or political movements like Gandhiji. Garvodaya Samāj or Rāmakrishna Mission?
- (24) நீங்கள் எப்பொழுதாவது செயயம் அல்லது அரசியல் இயக்கங்களிலோ அல்லதி கொன்கிலை கார்வோகய கமாஆம் கதோரம
  - தொன்தி இ சர்வோதய சமா இம் இதிரம் கிருஷ்ணு மி ஷன் தொடர்பு கொண்டிருந்தீர்க

- \*(32) Are you still in touch with any of these movements and activities
- (25) இவை போன்ற இயக்கங்களி வூம் அவற்றின் பணிகளிலும் இன்றும் உங்களுக்குத் தொடர்4 உண்டா?
  - (33) Do you have any life-work at present?
- (26) இப்போதைக்கு உங்கள் வாழ்க்கையின் குறுக்கோள் என்ன?
  - ♠(34) What is the special attraction or gift of Bh., which made you turn to him and his path?
- (27) பகவானின் எந்த சிறப்பு அம்சம் உங்களே அவரிடமும் அவர் மார்க்கத்திலும் திருப்பியது ?
  - \*(35) What could be give you, you did not get from your previous ideals and associations?
- (21) 2 ங்களுடைய முன் வோய இலட்சியங்களும் தொடர்புகளும் தராத எதை பகவான் உங்களுக்குக் கொடுத்து விட இயலும்?
  - (36) Do you see any inner reason for your encounter with Bh.?
    Or was it a mere accidental event?
  - (25) பகவானுடன் உங்களுடைய சங்திப்புக் உரிய அகநிகூக் காரணம் எது? செல்லது அது ஒரு வெறும் தற்செயல் நிகழ்ச்சியா?

#### DARSAN AND DIKSA

- ②(37) In what way did your relation to Bh. and his path develop after having found him? Was your adoration/devotion for him the result ♥ of a longer natural sadhona or ♠ of any vocation●all at once?
- (30) பகவானிடமுள்ள உங்கள் உறவும் அவர் காட்டிய மார்க்கமும் பகவா ஊக் கண்டடிறு எப்படி வளர்ந்தது? பகவானிடம் உள்ள உங்களுடைய உபாச ஊ ச இயல்பான நீண் சாதனத்தின் வி வேவர அல்லது தி டீ ரென்ற இ அழைப்பா?
  - \*(38) If the latter: Is it related to a @ festival or @ milgrimage?
- (31) அது திருவிழா அல்லது ஸ்ரேலயாத்திரை ஆகமவற்றேடு தொடர்புடையதா?

(38a) Your parents have also ever been linked with Bh.?

- 132) உங்கள் வெற்றேருக்கும் பகவாறுக்கும் எப்போதாவது தொடர்4 இருந்ததா?
  - \*(39) In what way do you give importance to diksa?
- (33) தீட்சைக்க நீங்கள் எந்த வகை முக்கியத்து வம் கொடுக்கி சீர்களா?
  - •(40) Have you got any diksa by Bh.?
- (34) பகவானிடமார்த்து உங்களுக்குத் தீட்சை கிடைத்ததா?

If not: 0 Did he never gave any diksa?

- சவர் தீட்சை எப்போதும் கொடுத்தது இல் வே யா?
- **②**(4I) <u>If yes</u>: In what way?
- (35) गाउँ वा पी भारं ?
  - \*(42) Have you @(previously) @ got diksa by any other religious authority ?
- (36) உங்களுக்கு (இதற்கு முன்) உளேறு மதத்த வேரிடமிருந்து தீட்சை கிடைத்திருக்கிறதா?

@ If yes: By whom?

• யாரால்?

♠ <u>If yes</u>: In what way?

• तार्हेड बाकास द्वीटिकाम ?

# (37) நீங்கள் தரி சனத்திற்கு எந்த வகை முக்கியத்துவம் கொடுக்கிறீர்கள்?

- (45) The encounter with Bh. and his path did it have any significant bearing on your outer life?
- (3P) பகவானின் சந்திப்பும் அவருடைய மார்க்கமும் உங்கள் புறவாடிக்கைகயில் ஏசேறைம் குறுப்பிடத்தக்க நி ஃ லைய ரேற்படுத்தியதா?

(47b) ... regarding your views of ascetic life and practice/custom...

- (39) ... து றவரத்தைப்பற்றிய உங்கள் கோடு பாடுகளிலும் அப்பியாசங்களிலும்...
  - (47c) ...regarding your ritual observances and religious life (see general ?
- (40)...சடங்கைகளைக் கடைப்பிடிப்பதிலும் பொதுவான சமய வாடிக்கைகிலையும்...
  - \*(49) Have you observed any changes in your mental attitude towards life and the world?
- (41) வாழ்க்கையையும் உலகத்தையும் பற்றிய உங்கள் ம6றைபாவத்தில் ஏதாவது மாற்றுங்க கூக் கவனித்தீர்க்கார?

If yes: \*Do you connect it with the encounter with Bh. and his path?

சிவை பக்வாறு டைய சந்திப்பாலும் அவருடைய மார்க்கத்தாலும் ஏற்பட்ட தென உங்களால் ஊகிக்க ழடியுமா?

- (42) உங்கள் கருத்தின் படி பகவாறுடைய உபதேசங்களில் புக்கியமானது எது?
  - ∅(51) Which principal method(s) of meditation did Bh. teach in your view ?

(43) எந்த முக்கியமான தியான முறையை அல்லது முறைகளாப்பகவான் உங்களுக்கு உபகுதித்திற

- \*(55) Of which practices and customs did he approve in addition as being beneficial to sadhana?
- (44) சாதனத்துக்கு உதவியாக வேறு எந்த செப்பியாசங்களேயும் வழக்கங்களேயு பகவான் அங்கீகரித்தார்?

\*(54) Did he warn against any other method?

(45) மற்ற எந்த முறையையாவது அவர் எச்சரித்ததுண்டா?

O Or did he reject(any method)?

· Hoiou到 10 对方方到 min 上下?

(56) What is the place/role of @ bhakti on this path?

(46) छातुं के जा जा के का के का कि की हिणा का के की की है। 2 जो अ இடம் अगद्या ?

...of karma-yoga...

ө...கர்ம вытகத்துக்த...

## (47) அவர் போதித்த முக்கியமான முறையை நீங்கள் எனக்க வாவரிப்பீர்களா?

- (41) நீங்கள் இதைப் 4 தியதாகக் கூறுகிறீர்களா அல்லது மையையதாக கருதுகிறீர்களா? Denk-அல்லது மையைய முறை மொன்றிலிருந்து மேஷும் விரிவாக்கப்பட்டதாக கருதுகிறீர்களா?

If 🏶 : If it is so 🛭 of which one ?

அப்படியானல் எந்த முறையிலிருந்து?

- \*(61) Do you consider this method@comparable to spiritual practices of other religions@in India or@abroad ? (Denkpause) If so, with which one?
- (49) இ ៤ ៩) WT លា ៩លា អល់លង្វា ល្បាក្កក្រុង កាខែលា ឧក់កា, បក្ក មិលយក់នេះ កាល់ ឯកឈាប់បង្ខំ អ្ ល់ បើង មួយក្នុង៩៣៤៤ ខ្វប់បាំ L ន់ អា មួយអ្នស សក្សី អ្នាស់ ប៉ុន ការ ? (Denkpause) អប់បង្ហាយល់ ព្រំង្វាស់ ?
  - **②**(62) What is the distinctive feature of this method in comparison with other paths and techniques ?
- (50) 6வறு சமல மார்க்கங்க வேயும் மூறைகளையும் ஆப்பிகும்போது இந்த மூறையில் உள்ள சிறப்புத் தன்மை என்ன?

⊕(63) What is the position of Bh. in the Indian tradition in your
estimation/valuation? (Denkpause) ⊕ Do you link him with any
philosophical tradition? If yes, with which one?

(54) 2 நிகள் மதிப்பட்டின் படி இந்திய மரபில் பகவானுக்குறிய இடம் எது இவறு தத்துவ மரஃபாகு இவரை நீங்களி தொடர்பு பகுத்துகிறீகளா? ஆம் என்றுல் எத்துணை a. For what reason?

\*(64) Do you link him with any @ myth or @ (mythical)deity or @ God ?

152) ர பழம் புராணக் ககையோகு அல்லது இ புராண தெய்வத்தோகு அல்லது இ வேறு கட்வு னோரு நீங்கள் இவரை தொடர்பு பகுத்துகி ஜீர்களா?

d. For what reason ?

**ब निलंबा** स्तानुका कास्त?

\*(65) Do you link him with any great # sage, # mahatma or # guru/ spiritual preceptor?

(53) ប្រគល់ក**េ**សាប់ ១០៧៧ ១ ៤៩៣០១៩៤៤៤ អល់លង្ឃ ១ ៤៩៤៩ ស្នៃ ៤៤៩៤៤៤ អល់លង្ឃ ១ ៩៤៤ឆាំក្ មិបល អ្នកព្រហាក្រ ៤ឆាំ ១៤៤៤ ប្រ ប្បង្គីរាសិក្សិកាព

\*(67) Do you consider him a Hindu ?

(54) நீங்கள் பகவாகு ஒரு இந்துவாகக் கருதுகிறீர்களா?

• For what reason ?

• त्यं व्य सार्ग क्या कार ?

\*(70) Thinking of Bh., what figure or image does spontanously rise in your mind? (Denkpause) just in this moment for instance?

(55) புக்வானே நிணேக்கையில் உங்கள் மனத்தில் உருவம் அல்லது பாவளை தேரன்றுகிறது? (Jenk pause) உதாரணமாக இந்த நிமிடத்தில். \*(7I) With which under the following would you associate most 3h's being ?

•பதி நீரினம் \* भ में के की ு ∓மாதானம் ⇔തുഴെയുന്നുന്ന • பெருமான் • நிர்வாணம் • म दं मी देश अला देश ए • गागा ए लं · 6011 L F 10 அசிவ வோகம் • निक्ता व्यक् ™ ആവ5് ത്ത് L*ib* • លា ភៀស ប់ \* 2 mg のひ/チ方引Wi ≖தர்மம் # 别历 995 年 00 · on on wip வதுரீயம் 60 FBBO \* F 5 4 F 5 \* & it LOZWOW 。年旬前4岁到 • அவதாரம் • अति नं ए इंडी \* 5L oy on • अ 15 ह ती था जी जा # 4500 F-6 29 21 17 • ജ തൗവങ് \* भ ळा ५ / ॥ इजी

 $oldsymbol{arphi}(72)$  Regarding his own previous sadhana, of which type of Yogi was  $\mathbb R$ 

(57) அவருடைய முன்வோய சாதனத்தைப் பொறுத்து பகவான் எந்த வகை யோதி ஆவார?

- (74) Bh's life is full of extraordinary events. Please tell (me) some impressive incidents or anecdotes of his life.
- (58) புதவான் வாழ்க்கை அசாதாரண நிகழ்ச்சி-கள் நிறைந்தது. புதவான் வாழ்க்கையில் நடந்த, நி ஊ வில் பதிந்த சிவ நிகழ்ச்சிகள் அல்லது ககைகள் கூறுங்கள்.

- ❷(75) Please tell (me) some incidents from his life near Arunacala,
  which have not been published yet. (Denkpause-dann fortfahren:)
- (59) புதவான் வாழ்க்கையைல் அருணுசல மு ஆயைஸ் நடந்து ஆனுல் இதுவரையில் பிரசுரிக்கப்படாத நிகழ்ச்சிகள் சிலவர்ரைச் சொல்லுங்கள். (Denkpause)

For instance @ any significant attitude during his life at the Ashram, (Denkpause) or @ from his relationship with sadhakas (Denkpause) or @ from one of the encounters with bhaktas/devol.

25 ரரணமாக இ ஆசிரமத்தில் வழக்கமான தினசரிப் பணிக வோச் செய்யும் போது அவருடைய மனப் போக்கி விருந்து (Denkpause) அல்லது இ சதகர்களுக்கும் அவருக்கு மிடைய இருந்த உறவிலிருந்து (Denkpause) அல்லது மக்தர்களுக்கும் அவருக்கும் ஏற்பட்ட சந்திப்புகளிலிருந்து.

# By whom have you been told this ?

இது யாரால் உங்களுக்குச் சொல்லப் பட்டது?

- (60) புத்தர் இராமகிரு ஷ்ணாரைப் போல இஷ்டமான சதகர் இருந்தாரா என்ற உங்களுக்குத் தெரியுமா?

(61) ரமண மகரிஷி வெறும் பகவான் என்று மட்டும் அடைத்கப்படுவது ஏன்?

o. (78) @ By whom and @ when he has been given this name ?

(62)<sub>®</sub>யாரால் <sub>©</sub>எப்பொழுது இந்த பெயர் அவருக்குக் கொடுக்கப்பட்டது ?

o. \*(80) Did Bh. ever distribute prasada ?

(3) எப்பொடுதாவது பகலான் பிரசாதம் வடிங்கியது உண்டா?

0 At special occasions ?

· អាក្បបាល មហយាស់សីសាលា។?

• Hallowed by himself ? or ...

உ அவடீர கை வேத்தியம் செய்ததா? அல்லத

a ... hallowed by puja ?

a...அவரே பூறை வசய்ததா?

\*(8I) What is the significance of prasada?

(६५) ग्रामा उन्नी के एकंकी एकंटी गढ़ ग म ड

0. Please describe @ Bh's (admirable) character, @ his mood(s) and @ his behaviour/attitude.

(65) புகவானான் ®த ணு திசையம் , © மே தோபாவா இபழக்க வழக்கங்கள் பேற்றி விளக்குங்கள்?

- o. \*(83) It is well-known that Bh. often was in compubli.

  Is this also your view ?
- (4) பெகவாணின் சமாதிநி ஃ *பிரசி*த்த*ம்ாகக்* தெறுப்பிடப்பட்டுள்ளது. உங்கள் கருத்தும் இது தாறை?
- (67) எந்த விஷயங்களால் அவர் அக்கரை காட்டிறைர்?
- o. ©(85) In which activities did he take an interest himself?
- (4) எந்தப் பணிகளில் அவர் நேரில் பங்கைகுத்தார்?
- o. (86) Did he averse to any \* customs, \* wishes or \* projects on the side of \* the management or \* the devotees/sadhakas ?
- (69) இவழக்கு ங்கள், இது கைகள், இது ட்டங்கள் இநுர்வாகவு ஷயங்கள் அல்லது இதொண்டர் கள் ஆகியவர்றுல் எதையாவத வெறுத்ததுண்டா?
- 6. (87) Did he have to face any inconveniences (caused to him) somehow?
- (70) गुरालका कार्यका एतक भवानं वहातंत्रग्य-क का गहानंपेपटा के कारा?

- o. \*(86a) Do you know for instance whether Bh. applied ### Utilaka and bhasma/vibhuti ## of his own accord or ### to please anyone ?
- (71) உதாரணமாகத் தென்னி ச் சையாகவோ உபிறரை மகி ழ் விப்பதற்காக்கவா பகவாள் பெஸ்மம் அல்லது நிலகம் இட்டதுண்டா?

en i f yes: At which occasions?

- (88) In your presence and In Bh's lifetime have there been visits of @ any personality or @ holy person to the Ashram
  - (72) 2 நிகள் முன்னி 2லையில் ஆசிரமத்திற்கு பகவான் வாழ்ந்த காலத்தில், யாராவது வைரிய மணிதர் அல்லது மகாத்மா வந்ததுண்டா?

#### LITERARY RECEPTION

\*(89) Which poetic or prosa work of Bh. do you like most ?

- (+3) நீங்கள் மிகவும் விரும்பும் பகலாறுடைம் சைய்யுள் அல்லது உரைநடை நூல்எது
  - (90) Which one shows best his teachings and genius/greatness in knowledge ?
- (74) பக்வாறு டைய உபகூரசங்களே யும் நோன்-செமம்பாட்டையும் காட்டுவது எது?

∅(9I) Do you read frequently his writings ?

(75) அவருடைய எழுத்துக்க ஊ நீங்கள் அடிக்கடி படிக்கி ூர்களா?

- \*(93) Do you read the teachings of other great men and spirit tradits
- (76) மற்றமுகான்களு டைய மற்ற ஆன்மீக மரபுகளுடைய உப6துசுங்கள் நீங்கள் படிப்பதுண்டா?
- \*(94) Which are in your view the most reliable books on Bh's Ø life and @ teachings?
- (77) புதவாறு டைய வாழ்க்கையையும் உபதேசுங்க வேயும் பற்றிய நூல்களில் உங்கள் கருத்துப்படி நம்பத்ததுந்தவை எவை?
  - ●(96) Are there any common misunderstandings or distortions of Bh's life and teachings ?
- (78) பக்வாறு டைய©வாழ்க் கைக்கையையும் © 2 பதே சங் க வோயும் பற்றிய பொதுத் தைப்பெண்ணங்கள் தேவருள் விபரங்கள் நிதாவது உண்டா?
  - ●(97) Are there any points regarding Bh's life and teachings, to which has not been made due reference yet?

    (which have not been emphasized enough)
- (79) புகலானின் வாழ்க்கை 20*65 செம் ஆகிய* வற்றில் எந்தப் பததிகள் நன்றுகக் தறுப்பிடப்படவில் உ ?
  - ●(97a) Have you published any writings ? If yes: • Do you mention Bh. in them ?
- (ம) நீங்கள் ஏதாவது எழுது மிருக்கிறீர்கள் ? ஆம் என்றுல்: அதில் பகலா ஊக் குறுப்பிட்டிருக் – கிறீர்களா ?

If yes: • Please give me full references.

ு எனக்க முழு வைபரங்களேயும் கொடுங்கள்.

#### BHAGAVAN'S ROLE ON EARTH

@(98) Besides his own spiritual achievement, do you assign to Bh. any function or service?

(81) பகலானின் ஆன்மீக சாத ஊக்க மேலும், நீங்கள் அவநக்க ஏதாவது பணி அல்லது தொண்டு தேறப்பிடுகிறீக்கார?

Did he fulfill any special function/service towards & society in general, & any group/community or & individuals? (Denkpause)

செடுதோயம் பழுவதற்கு மோ அல்லது ஆர் கொடுட்டத்துக்கோ அல்லது ஓதனிப்பட்டவருக்கோ அவர் ஏதாவது ஆரு பணியை நிறைறைவேற்றி — யுள்ளாரா? (Denkpause) If yes, what Function/service? ஆம் என்றுல்: என்ன பணி?

- ②(IOI) If no function: Then what role do you attribute to Bh. in ∅ establishing the two Ashrams and ℚ their functioning?
- (83) ஆடு ஆசிரமங்களே நிறவியதி வும் அவை பணியார்றுவதி வூம், பகவானுக்க என்ன பங்கை வழங்கு கிறீக்கள்?
  - **②**(100a) If Bh. has function: By which name do you call him with regard to his function?
- (84) அவருடையை பணிலைக்கொண்டு அவரை நீங்கள் எப்படி அழைப்பீர்கள்?

- ●(IOOb) By which name do you call him regarding his spiritual achievement here on earth?
- (84) ឧក្សេ ឧលស្សាល់ អល់ក្រេសេក្ស អស់សំស ភាភ្រះសាសសភិពភាប់ថា ថ្ងៃ អស់សាស្រីស្រីល់ កាប់បច្ អស់ ឬប៉ប់ថ្ងៃថា ? (ACHTUNG: ANTWORT)
  - \*(IO2) If Bh. guru: How can one recognize one's guru ?
- (85) 3 ருவர் எப்படி தன் குருவைக் கண்டு கொள்வது ?
  - ●(IO3) If Bh. guru: Of which type of guru do you consider Bh. to be ?
- (86) பகவா வோ எந்த வகை கருவாக நீங்கள் கருது கிர்கள்?
  - \*(IO4) By which characteristics did you know him as Bh. / jnanin ?
- (87) गाउँ उउं उन्ने का एक कम के किना को प्र <u>एक गान्त्र</u> <u>जा को भग तुं के</u> किना को प्र एक में
  - ●(IO5) Which signs are characteristic of a true gury ?
- (88) <u>2 कंग का ए आग स सिकाय</u> सकार 65 म मा मा जुड़ायडू अम्सुस्मिस 2 कार्टा ?
  - ●(106) Which skills/abilities are characteristic of a true guru ?
- (89) எந்த சாமர்த்துயச் செயல்கள் <u>உண்மையான</u> தெருவின் அடையாளத்தன்மையாதம்?

\*(107) Please give any example, which corresponds (most) with your image of a <a href="mailto:(true)guru">(true)guru</a>?

(90) <u>கருவேன்</u> உண்மையான பாவணக்குப் பொருத்தமான ஒரு உதாரணம் தருவீர்களா?

(IO8) 6 Should a guru be a man?

(31) தர் தர் ஆணுக இருக்க வேண்டுமா?

If not: • Is there any difference whether he is a man or a woman?

தரு ஆணுக் அல்லது வைண்ணுக் இருப்பதில் ஏதாவது வித்தியாசம் உண்டா

🌣 Can a guru be a boy ?

<u>தெர்</u> 3ர பையதை கிருக்கலாமா ?

🐧 Should a guru be a samnyasin ?

<u> தரு</u> தரு சன்னியாசியாக இருக்கவேண்டும

If not: @ Can a guru be a grhastha ?

<u>செர்</u> 9ர் தடும்பஸ்ததை இருந்தலாமா?

🔊 Can a guru be a harijan ?

ம<u>தந்</u> ஆர உறு**ற க**ரைக்குலாமா ?

ଶa Should a guru be a pandit ?

<u>இதகு</u> 3ந பண்டிட்டாகு இருக்கவேண்டுமா

# இ**ை** எழுதப்படிக்கத் *தெரியா*தவர் தெருவாக இரு க்கலாமா ?

b Can a guru be a mantrin/magician ?

# (91) இடு இரவவித்தைக்காரர் <u>கருவாக</u> இருக்கலாம

c Can a guru be an astrologer ? ் சோகிடர் a palmist? **®** கை 6ர கை பார்ப்பவர் a sadhu ? Ш ● 牙丁회 И **®** தந்தைய a gurukkal/offic.priest? an exorcist ? மந்திரவாதி அல்லது பேடுயாட்டி " a miracle-worker ? D #7 555 T " a social reformer ? O 平605年才别历艺罗2073 B チロル 学方のあまるのである。 a pujari ? @ 4 FII 11 a politician ? ை அரசியல்வாதி 4

@ May a guru obtain a salary for his upodeso ?

# <u> छित</u> इका 2085 म दंदी गृंदी में मिणेंग मां

If not alm what way should a guru earn his livelihood ?

் எந்த வழியில் <u>தந</u>்தன் வாழ்க்கைக்குப் பணம் சம்பாதிக்கிலேண்கும்?

⇔ Should a guru be∗rsi ?

சத்<u>த</u> நி ஷியாக கிருக்கவேண்டுமா?

♦b Should a guru be a jagadguru ?

<u>தைகு</u> தகத்தருவாக உருக்கவேண்டுமா?

• Should a guru be living ?

**8** தர உயிர்வாழ்பவராக இருக்கவேண்டும

●(IO9) Which functions do you assign to a guru with regard to spiritual seekers ?

(92) ஆன்மீக விரும்பிகளேச் சம்பந்தப் பட்டவரை 3ரு <u>தருவுக்கு</u> என்ன பணிக கீங்கள் சேறப்பிருவீர்கள்? \*(III) # What does a guru bestow his devotees/sadhakas ?

(93) कर्ति इसे अद्या अपा ८ मुक्त कर्ड गळाडू ग प्राचित्र का ए में?

FUER ANTWORT \varTheta May a \_\_\_\_\_ have sisyas ?

If yes:  $\bullet$ a What does a ======== bestow his sisyas ?

००<u>उ</u>ष मिर्निस्तिस्य ज्ञान

⊕(II2) What is a guru's relation to society ?

(९५) म्पुडा एडंडा छंड छं <u>डिड यु हेंडि छे</u> 2 जो जा मणें पहुंड छं ज*ने न* ?

(II4) In what way do you describe a guru's relation to @ (personal/saguna) god and @ the (impersonal/nirguna)

(95) <u>தரவுக்கு</u> என்வர6தை கும் கடவுகோரும் உள்ள எதாடர்பை நீங்கள் எப்படி விளக்கவீர்க

(IJ5) What is a guru's attitude to @ time and @ death ?

(೨) கோலத்தையும் இ இறப்பையும் பற்றி <u>கிரு</u>வின் மனப்பேக்கு என்ன?

(II6) What is a guru's attitude to @ good and @ bad ?

(97)<sub>இ</sub>நலல்லதையும் இகட்டதையும் பற்றி தநவின் மனசீபாக்க என்ன? \*(JJ?) # How do you estimate the authority of a guru in comparison to the vedas?

# (98)<u>தெர்வின்</u> அது காரத்தை வேதங்களோடு 3 ப்பிடு கையில் நீங்கள் எப்படி அளவிடுகிசீர்க

• How do you estimate the authority of a \_\_\_\_\_\_ in comparison to a satguru ?

\*(II9) Bh. died of a sarkom. Do you find any meaning in this kind of death ?

(33) एक व्यानका पृत्या अनुनित्रणाका क्षेत्र हैता है. किंद्र क्षित्र प्रमुख्य मित्र के किंद्र के किंद्र प्रमुख्य है से किंस किंद्र की मित्र की मित्

#### INDIVIDUAL RELATIONSHIP WITH BHAGAYAN

(Denkpause) Do you find any change in your life ?

(100) உங்களுக்கும் உங்கள் வாழ்க்கைக்கும் (Denk-Uகலானினை சாவு எதைக் குறுப்பிகுகிறதி உங்கள் வாழ்க்கையில் ஏதாவது வித்தி-யாசத்தை நீங்கள் காண்கிறீர்களா?

o. \*(121) Do you find any change in your relationship with Bh. ?

(101) புதவா8ரை உங்களுக்க உள்ள தொடர்பில் ஏதாவது வித்தியாசத்தை நீங்கள் காண்கிறீர்களா? ⑥(T22) What was(meant) Bh. for you (personally) ? (Denkpause)
Do you call him your guru ?

(102) உங்களுக்கு பகலான் என்னலாக இநுக்கிறுந் (Denkpause) நீங்கள் அவறை உங்கள் குருவாகுச் சொல்வீர்ள

If yes: Since when? Town on of Town of?

If not: @ Do you call him your upaguru ?

சந்நிகள் அவரை உங்கள் உபகுருவாகச் சொல்— If yes: Since when? எல்லே சிவு காலமாக? டூர்களா

If not: @ What else ?

@ 6 au 21 6 T ON ON?

• Was Bh. not a guru ?

இ பகலான் 3ந் தந் இல் ஃ W∏?

●(I23) Do you have another guru ?

(103) உங்களுக்க வேறு தர உண்டா?

If yes: 9 When did you meet him ?

o நீங்கள் எப்போது அவரைச்சுத்து த்தீர்கள்?

(If yes:) • Have you got diksa from him ?

@ 别如闭上的皮质数 房前的胡 男上面子的沙粉的

\*(I24) Are you connected with any other spiritual master/head ?

(104) 6 ou zy 35 oit 6 th 5 th 5 on out Loit 2 th to orthodory 6 of 4 2 orin LIT?

●(125) In your view is a guru ● the foremost matter or ■ dispensable for sadhana ?-If important: ● For what reasons?

(105) உங்கள் கருத்துப்படி சாதனங்களுக்குக் தெரு முன்நிப**ர்**த ஊயா அல்லது தேரு வின்றியும் முடியுமா? – சென்ன காரணங்களி இல்?

•(127) If dispensable: For what reasons (is he) not needed/necessary ?

(1050) B方面如此的记忆 可耐力的 可前面 另几月面下的另一个 ONEXT QUESTION (143)

●(129) Which are the (constituent) parts of the guru-sisyarelationship in your view ?

(106) உங்கள் கருத்துப்படி குரு சீடர் உறவின் பகுதுகள் யாவை?

∅(130) What are the prerequisites of a guru-sisya-relationship ?

(107) उत् मिन् २२०५५ उ क्रांडी पहुंद क्रांडिया के क्रांडिया क्रांडिया के क्रांडिया

IF NOT FOLLOWING THIS PATH & BH. NO GURU

NEXT QUESTIONS \* 105-112,114 THEN 140ff. © 105,109,111

• (131) Do you consider the guru-sisya-relationship @ enduring beyond death or @ eternal ?

(108) हिन्दिनं २००५ भाषायहं हि भणेणाण्य ८५५) भणेणके ७ भषायण्युकी जलाम हिन्दी-ही भी हिनात?

- \*(132) When one's guru dies, does one have to adopt another guru in order to proceed in sadhana ?
- (109) தரு இறந்து விட்டாஸ் ஆருவர் தன்றுடைய சாதனங்கள் நடப்பதற்த லே ஹெரு தருவை சுவீகசித்துக் கொள்ளவேண்டுமா?
- o. (133) Can the physical form and (physical) presence of one's guru be substituted after his demise?
- (110) தந்வின் சாவுக்கப்பிறகு அவநடைய உடலுந்வும் தேகப் பிரசன்னமும் ஈகுகட்ட முடியுமா?

If yes: ● Whereby ?

o ពារសា ៩២០០ ខែ ?

- o. (134) Is there any difference in following his path and your sadhana if you compare the period of Bh's lifetime with that after his
- (141) பக்வான் வாழ்ந்த காலத்தோடு அவீநீடைய சாவிற்கப்பின்றின்ன காலத்தை 3ப்பிடுகை யில் அவந்டைய மார்க்கத்தையும் உங்கள் சாதனங்களேயும் பின்பற்றுவதில் ஏதாலது வித்தியாசம் உண்டா?
- \*(135) Can actual seekers for spirituality still today approach Bh. as guru or (spiritual) master ?
- (112) இன்றைய ஆன்பீச விரும்பிகள் பகலாண தருவாகவோ அல்லது சமயத் தவேவராகவே இனறுங்கூட அறைகலாமா?

If yes: In what way ?

गांत्र व्याप्ताणां ?

- y. (T37) Though you have never seen Bh. in his lifetime
  you feel connected with him. (Denkpause) In what way do you receive necessary motivation and strength to persue this path?
  - (113) பக்லா வே நேரில் பார்க்கா விட்டாலும் அவ ரோடு தொடர்புள்ள தாக நீங்கள் உணர்கு ஃர்கள். (Denkpause) இந்த வழியைப் பின்தொடர்வதற்கு உறிய எண்ணமும்/ முகாந்திரமும் சக்தியும், நீங்கள் எப்படி வெறுகிஃர்கள்?
- Y. (138) Is this to say that the guru-sisya-relationship is of a purely spiritual nature?

(114) அப்படியாறுல் தரு சடர் உறவு முழுக்கமுழுக்க ஆன்மீக இயல் 4 உடையத

Is this to say that the guru-sisya-relationship is dindependent of the physical appearence/presence of a guru?

அப்படியாறல் தீரு சீடர் உறவு இரு வின் பேரைப் பிரசன்னத்தைப் வொறுத் -ததல்லாத தன்மை உடையதா?

Is the guru-sisya-relationship (then) independent of darsan, & diksa and & upadesa ?

துர் சீடர் உறவு துரிசனத்தையும் ஓ தீட்சையையும் த உபதேசத்தையும் வபாவத்ததில் உ அல்லவா? ●(I40) If X, has a guru: Do you consider particular attitudes towards one's guru befitting while # approaching him?

(15) ஆந்வர் தன்றுடைய ஆருவை அணுகும் <u>போது</u> சிரப்பான சில மறேபாவங்கள் தக்கள என்று நீங்கள் கருதுகிறீகளா

@. & Jan Li 2065 FO 65 L. & O GUIJ.

🖲 ...receiving darsan from one's guru...

இ.தரு வின் தரிசனத்தைப் பெறும் போது. • ...recciving upadesa from one's guru...

O... கருவின் உபகேசங்களேப் பெறும் போது

If X. has a guru: Do you consider particular attitudes towards one's guru befitting during 8 meditation?

தேரவர் <u>தை யாளம் செய்யம்</u> போது சிறப்பா சில மது பாவங்கள் தக்கன என்று நீங்கள் கருதுகிறீகளார?

O... நன்று டைய குரு விடம் பேசிக்கொள 4 நக்கம்...

● ... any other activity ?

ம... வேறு ஏதேறும் காரியங்களேச் செய்யு

◎(I4I) What do you expect from a guru-sisya-relationship ?

முற கரு சீடர் உறவில் நீங்கள் என்ன எதுர்பார்க்கிறீர்கள்?

- (IA2) From the point of view of the sisys, he himself is receiving boons bestowed upon him by his guru. (Denkpause) Should the sisys show any mode of conduct or duty towards the guru is order to recompense him?
- (117) சீடனின கருத்துப்படி அவன் தரு அரு ரூம் வரங்களைப் பெறுகிருன். (Denkpause) ஏதாவது தறுப்பிடத்தத்த நல்வவாழுக்கம் அல்லது கடமை சையக்தருவிடம் காட்டி அவருக்குப் பிரதியுபகாரம் செய்யமுயல வேண்டு மா?

#### SADHANA

- ●(143) What do you understand by sadhana? (Denkpause) I mean what is sadhana?
- (118) माम का छ निलंघमां है फिर्म निलंबा प्री दियु किमा में मिन में ते हैं (Denkpause) भन्म व्यक्त माम का छ निलंबा निलंबा ?
  - ❷(I44) Of what significance is it to you and your life ?
    IF NEGATIV ANSWER NEXT QUESTION 177ff.
- (119) அது என்ன முக்கியத்து வத்தை உடையது உங்களுக்க ?
  - **⊗**(145) What are the **⊘** principal prerequisites and **⊘** requirements a sadhaka has to fulfill on this path?

## (121) விலைகள் ஆணுக்கம் பெண்ணுக்கம் சமமானவைகளா?

@ Are they equal for Indians and people from the West ?

ஓ அவைகள் இந்தியருக்கும் வெனிநாட்டாருக் தம் சமமானவைகளா?

∅(149) What efforts do you undertake in your everyday life ? (Denkpause)

a) @ Do you attach any importance to feeding habits ?

அமை உணவுப் பழக்க வழக்கங்களுக்கு நீங்கள ஏதே னும் முக்கியத்துவம் கொடுக்கிஃர்கள்

- ் If yes: Since when ? மாப்பொழுதுபுதல்?
- o For what reason? 3 ST OF OF STIJ ON 3 3 B STI
- Do you smoke? **១** ភ្លែងភាព ឬភាភាព្រៃប្រែង ഉண்ட а)Did...a)ពីបំពេញ អ្នាលង្ស • 4 ១ភាភាព្រង់ងឺងឺង "

  ( formerly )
- Do you use anything for stimulation/intoxication ?

अक्ट हिंगा कार्य विभागात मंत्र हैना है कि हो <u>2066 पास्तिर</u> पुत्र २ कार्य ८ त

A) Did...) เป็นและ เก็บสาย ( 2 การ ( 1 2 ) ค. ..

- a)Did-a)ពីប៉េសិហាមេទ្យាលាទ្ធ " ប្រសាប់ប្រង់ទ្រាលាទ្ធ ឧសាប a)Did-a)ពីប៉េសិហាមេទ្យាលាទ្ធ " ប្រសាប់ប្រង់ទ្រាលាទ្ធ ។
- # Do you take alcoholid OZIUTONIO HUJJOUJ 2001/10 drinks? a)Did...a) TUOUTUJIOUJ " HUJJ WJI "
- a) Dia...a) TÜQUTLEZIONZI " " "
- ●(149)b # Which ethical ideals/principles do you follow in your life ?

(122) b) 🕫 நீற்கள் எந்த அறக் கொள்கைகளை உங்கள் வாழ்க்கையில் பின்பற்று கிறீர்கள் ?

- Is there any connection between moral behaviour and sadhana?
- ல அர அழுக்காங்களுக்கு ம் சாதனங்களுக்கும் ஏதாவது எதாடர்4 உண்டா?
- Is eroticism of compatible with sadhana or an obstacle to it?

  இ <u>காமம்</u> சாதனத்துக்கு ப்பொருத்தமானதரா

  அல்லது இ அதற்கு த் தடையானதா?
  - ை...a householder's life. ... தரும்ப வாழ்க்கை...
  - ...children... # 4 # m J B on J B on J ...
  - 9 Do you give alms ?
- ் நேங்கள் தகுமம்/தானம் அகாகப்பதுண்டா?

• Do you favour any welfare work ?

# ा है हो कि तो अन् U प कारी कि रुना अन् कुता के की मुंक तात

● Do you support the Ashram by donations ?

# முகுங்கள் ஆசிரமத்தை நன் கொடை மேலம் ஆதரிக்கி சீர்களா?

A) Did you formerly support the Ashram by donations? அரப்பைரு தோவது நீஸ்க்ஸ் ஆசிரமத்தை நன்கொடை 8மலம் ஆதரித்தீர்களா?

●(J50) To which renunciations do you submit in your life ? (Denkpause)

# (123) நீங்கள் எவர்றை உங்கள் வாழ்க்கையின 3துக்குகிரீகள்?

a) @ Do you perform fastings ?

வு தெங்கள் விரதம் இருப்பது உண்டா?

Do you reduce your quantity of food ?

ஓந்்ங்கள் உணவைக் குறைப்பதுண்டா?

• Do you reduce your sleep ?

இநில்கள் உறக்கத்தைக் குறைப்பதுண்டா

Thow much time do you give to it?

மந்ங்கள் எவ்வளவு நேரம் உரங்கு கிர்கள்

Do you reduce the amount of talking?

© है तो इस वादेष भाग वि समिरी देव से !

# ் நேங்கள் ஏதாவது நேர்த்திக்கடன் செய்து கொள்வது உண்டா?

@ Do you take for instance mouna-vrata ?

# செர்ங்கள் உதாரணமாக மவுன விரதம் எசய்து எகாள்வது உண்டா?

\*(I50)b • Do you shun amusements / entertainments ?

(123) bo ត្រីស៊េតហ៍ ៩ភេសា ភ់ឈាភភ ៤១វភ្នំ វូលាក់ប៉បង្ឈ ឧយៈប្រា

© " BT L9 GWIT " "

cinema

O BON WI

11 11

festivals of any kind

© " गुरुगव्यम् मार्जव्या पुराकंत आर्ने " "

public gatherings of any kind

O " JETOUE JUITSE FOR L'LINES 2011 5" "

• Do you limit your social contact to certain (social) communities and (religious/political) groups ?

இது நிக்கு கைய சமேகத்தொடர்டைச் சில இனம் கூடுடம் ஆகிய வற்றும் எல்லேப் படுத்திக் கொள்வது உண்டா?

• If yes: For what reason ?

® (भु छं तको लु ठंं) तको का का ता ता का कुंद्र/कंत्र ति

♣ Do you restrict your contact to women as far as possible ?

# இ உங்களுடைய தொடர்பை முடிந்த – வரையில் ஸ்திரிகளிடமிருந்து நீங்கள் கட்டுப்படுத்திக் கொள்கிஃர்களா?

●(151) Which endeavours do you undertake regarding your madhana in particular ? (Donkpause) For instance ...

# 

- 🛮 ... dhyana/meditation
- O FIWIT OUT U
- ... bhajans/chanting
- @ 11 22 Evot

... satsang

- 0 2 UCJ F-10 GBL'LOU
- & ... svadhyaya/rel. study
- OFUW BITOURSONUUG

e ... yatra

- O my on WIZZI on p
- ... meditation-retreats
- OF SIWIT OF STUTETIO
- ... hatha-yoga/asanas
- @ 85 FOT (O

∅(152) Please tell (me) how much time you apend/allot for your
sadhana every day?

(175) 3ु कि किरिश्न केंद्र किरिय का कंद्री कंटिय है हिंगि हमें विष्ण भाषा हिंदिए केंद्री कंदिकी है किसे बिले थे विकार केंद्री है किसे बिले थे

Since when ?

ग्णंगमान स्पणामा ?

(I53) How much time do you daily give to your profession and other duties?

\*(I54) What is your profession or job ?

(127) 2 फों हम हिंग हैं भिणं कर्डें) 9 रेग पिलं ग मंगा थीं?

@ Do you receive monthly salary ? (=permanent employee?)

のよういまず いりまままめいかま ありりり ?

Are you a casual labourer/day-labourer?

@ Britisott In Novem OFWUDITT?

@ Do you have independent earnings ? (=independent worker?)

@ म्ण म्णाइ अंद्र प्राग्रा ?

Are you in a leading/responsible/good paid position ?

இநல்ல பதவியில் இருப்பவரா?

@ Are you retired ?

O 3 Way OUNTOUTT?

(155) When, I mean at which day- or night-times are you used to reserve/allot time to your sadhana?

(128) நீங்கள் எப்பொழுது அதாலது பகலில் அல்லது இரவில் நியானம் எசய்ய வழக்கமாக நேரம் ஒதுக்குகிரீகள்?

\*(156) Do you meditate @ alone or @ in groups ?

(129) हिर्ह्मा का का का आप का का मिलंका कि कि L'LEGATIC! हमां हिता की अगला के अमिलंकी हुने करों ?

• For what reason? 3 of its BIT OUT & BUSHIS

(157) Do you use a special place for meditation ?

(130) हिर्णित में मा आतंत्र की कृता कंत्र के कुला भी पहुंच्या है। पण का पण है की की कैंग्रेस मा ?

\*(I58) Do you attach any importance to a particular posture ?

(131) 对从下的专员的 卫上的 恩历劳运的 图念 少劳的似的作的 恩上克西罗的 的以为的为另外?

●(159) Of what technique or techniques do you make use in your meditation ?

\*(I60) Please describe the mode of application/practice of this or these technique(s) ?

(133) இந்த முறை அல்லது முறைகளை நீங்கள்?

(134) @ Tis outhon & Woo Bibsin His you apply them?

एणका एए हे हैं। ही ही हों हों हों ?

If several techniques: @ How are they reconcilable with each other?

व नांत्र व्यक्तमणिं भक्तवा देवा याम्य देवा या देवा या मा का मुका ?

●(163) What do you consider the special feature of this or these techniques in comparison with other methods?

(135) ७२२ एक्ट्रिस्टिमाति छित्रेषु एक्ट्रिक्स भवेग्रेष्ठी एक्ट्रिस्टिम ३एए८७ हणाद्य छित्रेष्ठ एक्ट्रिस्स इक्सिर्ड्रिकंक्ट्रिस्स तांका ?

(162) Do you concentrate on a @ particular point or @ cakra in the bod

(136) 2 L ம்பின் 3 ர பகு தியில் भिல்ல தி 8 महंक्षा इंद्रीலं हिंगेंडलंग மனத்தை ச் செலு த்து கிசீர்கள

\*(I60)a. What about the state of mind during meditation ?

(137) अत्राधानमा हं ही जंग हिंधान है। का ही है अप छं गणेप कि है हैं है हैं हैं हैं

b. What about the activity/function of the mind during meditation ?

भूकी WT का दें द्वी कं ए का दें द्वी का हिन्य रक्त/ U क्किंग वा के का डि

#### (152) o நீங்கள் <u>பகவானுடைய</u> படத்தைப் பயன்படுத்துகி ஜீர்களா?

a) If no use of Bh.-pictures: If you do not use (his) picture, is the picture of Bh. of no significance to you then?

ஆநீங்கள் படத்தைப் பயன்படுத்தவில் வேயாறுவ் பகவாறுறையை படம் உங்களுக்க புக்கியம் இல் வே மென்று அர்த்தமா?

2 ... of other holy personnages ...

O...Goly USIT@DODLW...

Ø ... of a deity ...

3... 07 Wow \$ 57 001 00 LW ...

... of (your) istadevata ...

(m. 2 2 2 L G J D D J W D D D L W ...

a) What is the relation of your istadevata and Bh. ?

வ உங்களு டைய இஷ்ட தேவதைக்கும் பக்லாறுக்கும் உள்ள சம்பந்தம் என்ன?

Do you make use of any yantra for your sadhana ?

छाँगांश्रम स्वाम्या क्रिया है <u>आहं क्री प्रक्रिया ने</u> एक में पित्र के के कि मार्ग ?

... of any mandala ...

6... Umi Lou 5 on 3 U...

• ... of any icon ...

 $\oplus \dots$  பிரகி மை மைய் $\dots$ 

(8) HUULOWILOOU IS. COLOWISON BOYLON W LGCO JUMONO OFWENDERS

• Do you inwardly contemplate on any of the mentioned forms and objects?

• Do you make use of any mantram in your meditation ?

क हिलेक में माणा कं मार्ट ए हिमा प्रंक्त में -पण में एक इंग्रेम मार्ट कमा ?

(139) நீங்கள் பகலானுடைய கோயல் வி 4திலை சார் வத்தில் பயன்படுத்து கிரீக்ளா!?

Do you make use of & stones or & earth & from Arunacala during meditation ?

நீங்கர் <u>அரு ஹசலமலேயி</u> தகல் வே அல்லது மு மண் வேன் தியான த்தில் பயன் படு த்துகிலீர்கள

... of any other object ...

6... COU DI JETOUSI 3 TO QUITUS 2011...

(166) Do you see any relation between sadhana and music?

(140) இசைக்கும் சாதனத்துக்கும் ஏதேனும் தொடர்பு உண்டைன்று நீங்கள் கந்துகித்தி

❸(167) When did you start meditating first ?

(141) हिर्मिक्तमं ज्ञां भगाति प्रमानिक के क्रिक्न प्रमानिक के किन्न किन्न हैं

\*([68] Bave you changed your@technique or etechniques of meditation since then ? (cp.([67]))

### (142) உங்கள் தியான முறை சில்லது ஆறைகளே சிதிலிருந்து நீங்கள் மாற்றியதுண்டா?

⊕(169) If practice of atmavicara not mentioned: Have you never practised atmavicara?

#### (143) நீங்கள் ஆந்போதும் ஆத்மரைசாரம் செய்த்தால் கூயா?

@ If not/no more: For what reason ?

• नमाम काम काम का है ही का थे?

2 Do you think of any dangers involved in its practice ?

இ ஆத்மவிசாரம் எசம்வதில் ஏதாவது அபாயம் உண் டென்று கருதுகிறிகளா?

to If yes: Do you think of this danger for your personal experience

3 2 हो इसे अमा है में अपयो प्रयाद की की कि है है उ भगमा की कि है की है हो इसे की कि की टिक्न की टार

●(170) If practice of atmavicara mentioned among other methods: Is atmavicara protection of atmavicara mentioned among other methods: Is atmavicara protection of atmavicara mentioned among other methods: Is atmavicara protection of atmavicara mentioned among other methods: Is atmavicara protection.

(144) BJ BOD FIT BOD WELLED OF WY WOTH OF

(I7I) Do you know sadhakas, who practice exclusively atmavicara?

(145) भुष्ठे प्रकार मार्ग में कार्य के प्रदेश विम्स प्राप्त र

#### (144) माइंद्री भ्रमंग माइलाहोड एकंड है है है वित्रमं वादंदर का भूगातिक टल में मानंद्र है कि की नैनंड तो?

- \*(173) With what kind of \* obstacles and \* dangers a sadhaka on your path has to reckon?
- (147) 35 माम्रक्तां गळाळा जामणाळा क्रक्टा कर्षाण्य भणाणांकरूषा पणं भणाळाळाटण णातंकर्म्याः मळा मंसी ५ ५ पणं ?
  - (175) Do you know sadhakas, who have attained # an advanced stage in sadhana or # jivanmukti ?

(148) ஓசாதனத்தில் சிறப்பான நிலேலை அல்லது சீலன் முக்கி அடைந்த சாதகரை நீங்கள் அறவீர்களா?

Who is this person? WITT # 31 ?

Where does this person Houj ThiGB BJBBBJ

- (176) Please mention a few exemplary sadhakas, who practice an authentic sadhana.
- (149) 2 को का 4 अग का माम्राम के का में विम्पेष्ठी में श पुको पाम्मी अगला माम्मिन में किया मिलकार कियो पेपीक्षिक्रमें ?
  - Which sadhakas do you recommend to me for a talk ?
  - @ 2 का प्रणित का इंस्ट्रेंट माई है माई हो है हैंगा है है है मा जा में की मा की मा की मा की मा की मा की मा की मा

### भगाउँ मणा गांगेलम श्रामं मणा देवा ?

@ Do you have relation with Swami Nisargadatta from Bombay ?

இ<u>एம் गाणं मिलाण ही कार्त्र मुम्ल</u> हो कार्या के कार्य के कार्य का का कार्य का का कार्य का का कार्य का का कार्य का कारण का कार्य का कार्य का कार्य का कार्य का कार्य का कार्य का कार्य

... Hugo Maier from Germany ...

த... 6 இர் மானிய உறு 8 கா மயருடன்.

●(174) Do you know any sadhaka, who has abandoned Bh's path ?

(150) பக்வாறு டைய மார்க்கத்தைக் கை விட்ட சாத்கள் யாரே னும் ஒருவரை நீங்கள் அறிவீர்களா?

Who is this person? WIT HED?

Where does this person live? Hour THES BUSHOT

இ For what reasons did this person abandon Bh's path? இப் செல் நிறுகு பெர்க்கத்தை இவர் கைவிடக்கிரின் கொக்ச் என்க

●(I76a)Where do you live/live permanently ?

(151) 房的的可能的 是历书别为了东州/西姆加西部分

गांत्र माया कं मायाणं क्रिकं महिंग्मणं?

Tin which district do you live? 可访る 別的の可如的 見切あるが 月月まず?

\*(177) How many madhakas aproximately, who are following Bh's path are living in your # village/town ?

(152)பை தவரை இடைய மார்க்கத்தைய் பின்பற்று கிறவர் உங்கள் <u>ஊரில்</u> சுமார் எத்தண பேர்?

2 ... taluka ...

Q ... தரவு த்கரவில்...

o ... district ...

O ... 2 oin Taloi

(178) Have you relation with @ them or with @ other, distant sadhakas?

IF NO OPPORTUNITY CONTINUE QUESTION (179)b.

**②**(179)a. Is there **②** any organization or **②** center supported by sadhakas
in your area?

(154)லு சாத்கர்களின் ஆதரவில் உள்ள வெமைப்பு அல்லது கெந்திரம் உங்கள் பக்தியில் இந்திரு

Which one(s) ?

गमं म उम्में मा छे?

If yes: Do you make use of \$\phi\$ the arrangements and \$\psi\$ facilities offered by them ?

## • भग रंग्ने हैं हैं कि इस है की एएं एएंड विसामिता.

# In what way ?

- @ गाउँ च का कि Woi ?
- If yes: What significance do you attribute to these activities
- अतंत्रकं काना आफोक का कंडि व वांचा एकंकी अर्घ अर्घ के हिंगे करां है है व वांचा एकंकी अर्घ अर्घ के हिंगे करां ?
  - If not: For what reasons? I of of of BIJ ON WHAT
- **③**(179) b. If not: If you were to have the opportunity would you like **⋄** to meet sadhakas?

(154)602 तो क मा कंडि म्य क ग्री थ छ छ है के ग्री के ग्री के मा क क ग्री के किया किया किया किया किया किया है किया ति है किया है किया ति है किय

Would you like to make use  $\circ$  of arrangements supported by sadha kas like  $\circ$  bhajans and  $\circ$  other activities ?

If not: For what reasons ?

Boi En OWA goi - नमंम का का प्रमाणा के क कु के का

⊕(179)e. Do you give \$\oldsymbol{\pi}\$ discourses or \$\oldsymbol{\phi}\$ courses on religious and spiritual matters?

#### (154)c) មិបលប់ អល់លង្វា អ្វេបឹង លា ឈ្លាស់ងឲ្យង់ង ដើល់ងល់ ๑೯೯೪៦០៣ ៣ ១៧ អល់លង្វា ០៣៤០ ៤៤នុំង្ខាងាងូវែង៣៣?

If yes: @ Private or @ publice of MUUL Hound on Ungound

# Where ?

® गामा दिस

• Please describe your concerning activities .

இதுவை தொடர்பான உங்கள் பணிகள விலரிப்பீர்களா?

On what subject matter do you speak/teach ?

🕀 नमं म व्या व्या व्या थएं ए एं हिंदी हमें हमें हमें

• Whereby have you been induced to start these activities ?

இதவர்ரைத் தொடங்கள் உங்களே ஊக்குவித்தது என்ன?

Since when ?

**ा** ग्रंथणा य कारणणाका

What relation do you have to the people who follow your courses

இ உங்களிடம் பாடம் கோட்பவர்களுக்கும் உங்களுக்கு உள்ள தொடர்4 என்ன? இDo you get any recompense for this?

@ क्रिक्रं जात्री अ प्रतात्र का है तो स्र से जुड़ाराष्ट्र विषय मार्थित समा ? \*(T80) In what way do you act in case of 0 questions or 2 problem to regarding your sadhana? (Denkpause)

(155) © FT នេសា ថៃ ១៩៤៤ ប្រែង ជា ឬ ភាសា ១ ២៩៩៧ ១៧៦៧ ១៩៩៦ ១៩៩៦ ១៩២០១៦១៦៩ ភ្នំព្រឹង៧ ជាប់ប្ប ១៩២៧ ២៤៦៧ ភ្នំប្រឹង៧ ?(Denkpause)

• Do you try to solve them by yourself ?

இ அவற்றை நீங்க**ா** நீர்த்துக் கொள்கிறீர்களா? மே Do you try to solve them by discussing them with a Leiend?

© भवानंकन महिला क्री के हलात्त व्यावाती बेंडी दैंगे के द्वारंग की मेंगे कलात ?

O Do you try to solve them by discussing them with a sadhaka ?

© भव्यक्ति हवा निष्ठि मात्र हितान वी व्याप्त्रीते हैं। दैतं दें दें दें दें के नहार ने स्त्र के तहार ने स्त्र के स्त्र के स्त्र के स्त्र के स्त्र के स्त्र के स्त्र के

\*(181) If permanent resident: Do you have any close relationships with people Ooutside the Ashram?

(156) இது சிரமத்தில் இல்லாத மற்றவர்களுடன் உங்களுக்கு எநருங்கிய தொடர்4 உண்டா?

...  $\Theta$  within the Ashram ?

क अमित् ए इंडी क्या मं कितं की त्या रेंडिक कि Loi र २ हो क कि कंडि बहु हो हो की या बड़ा र्रिय 2 क्या रा

(182) If X.married: Is your wife linked with # Bh. and @ sadhana?

(157) <sub>இ</sub>பக்வாதே தம் சாத்னத்தோகும் உங்கள் மனே – விக்கும் எதாடர்பு உண்டா?  $m{\varnothing}$ (183) When have you been to the Ashrem for the first time ?

### (158) भू मार्ण इंका हुएं धार्त है से पुत्र को पुत्र को पुत्र को है। हिंदी की की की की की की है

If yes: & For what purpose? O TJ 2 BT?

IF X. HAS NEVER BEEN TO THE ASHRAM NEXT QUESTION (201)

**⊘**(184)**∂**Have you ever been resident at the Ashram ?

# 

a are you at present resident at the Ashram ?

இநீங்கள் இப்பொழுது ஆசிரமத்தில் தங்கி ஸிருக்கி சீர்களா? IF YES NEXT QUESTION (188) IF PORMER RESIDENT NEXT QU. (I

◆(185) If X has never been resident: ♦ How often have you been to the

Ashram?

- 2 For how much time each period have you been there ?
- © 30ं0 गार्क इंटिकाय पुष् त्रंथ मा व्यु हा तां भागेटक इंगिकी धार्किकी भी ग्रंक मा ?
  - 9 Did you always stay at the Ashram itself?
- बहुतिक मं निर्माण अस्ति किया है। इतिका भी किया ?

#### வடுர் கு டிகை போர் சில்வது @ ஆர் வீடோர் அங்குக உங்களுக்குச் சொர்தமாக இருக்கிறதா

If yes: In the Ashram? O 男用几方别如下?

• Are you a Life Member of the Ashram ?

இநீங்கள் ஆசிரமத்தின் ஆயுள் உறப்பினரா

**②**(I86) What is your motivation for going there ?

(14) है हां क में अहा दिस हिंगा मा का का 2 में हिंगा के कि जा मा

IF X. is o. visitor/sadhaka NEXT QUESTION (191) OTHERWISE QU. (196

②(187) If X. is former resident: Ø For how much time ? a) When ?

(162) @ stain on ay 15 TM?

•) प्राधामा *सञ्जा* ?

- For what purpose did you enter the Ashram at that time ?
- © भारं दे दे दे ८०००० हिर्ह्मिस भी भी मार्प परंदे हैं पे हिर्मा का सका का का हो समा का स्वास का का का ?
  - For what reasons did you leave it again ?
- - Do you still go to the Ashram ?
- ण है ति ते के से हैं प्र क्षा ति के स्ट्रा के स्ट्र के स्ट्रा के स्ट्रा के स्ट्रा के स्ट्रा के स्ट्रा के स्ट्रा के

NEXT QUESTION (189)

Ø(188) If X. is present resident: ∅ Since when ?

### (163) क गणिनगायुष्ट्रा एष्ट्रकं ?

2 For what reasons did you enter the Ashram ?

#### 

• Have you already been formerly a resident and left it later on ?

y/o. \*(189) @ What have been the conditions for living/residing permanently at the Ashram during Bh's lifetime?

• What are the conditions today ?

@ இப்பபடுது 2 मं म ही पहुंद्र श्मिष्ठमं न मं म ?

y/o. \*(190) % Which rules have been set up for the Ashram-life during his lifetime ?

பார் வக்கையை காலத்தில் ஆசிரமவாழ்க்கைக்க என்ன விதிகள் நியமாக்கப் பட்டிருந்தன?

Which rules are valid today ?

@ BUOUTUBJ 2 मामा व्याद्वाक्रमं जामं ना?

\*\*(191) If o, res. or o, visitor: Please describe state/proportions of the Ashram while visiting it / staying there for the first time.

#### (166) நீங்கள் முதல் தடவை வசன்ற பொழுது ஆசிரமத்தின் நிலேமை பற்றிச் சொல்லுங்கள

a ... staying (there) ...

a... ទស់នាយាក្រក់ន ១០៣៤១ ...

Please describe the daily routine at that time .

இ அப்போது இருந்த தினசரிக் கடன்களே விவரியுங்கள்?

8 How many devotee-sadhakas lived in the Ashram then ?

9 अमा प्रधंद्रीण भणवणाषुष्ठा वादंद्र १००० । विद्रालने क्रिनं अतिदेदार्ग हमा ?

or Have there already been close relations with the nearby town ?

७ एकं क हे हैं। ऋतं क सक्ष के साम भणने पाता एक साम कि साम के साम क

In what way did the Skandashraam come into being ?

மு ஸ்கந்தாசிரமம் எந்த வகையில் உருவாயிற்று?

● In what way did the Ramanashramam come into being ?

சரமறை சிரமம் எந்த வகையில் உருவாயிற்று?

st(192) Please describe the further development $^{m{ heta}}$  of the Ashron .

#### (167) <u>कि मी ए प्रदेश</u> को धार्म कि आ प्राचित्र कार्स तमाणे का गिराणे का गिर्म है

@ ... of its activities ...

- @ ... भ द्रनं U कमी क मी नं ...
- \*(193) If you remember any special occasion/event at the Ashram please describe it .
- (168) अमिए ए देही के भणिताए (५५) हिंदि मिन्णणाना क्रिएं में में जुदारा है। देखें कर्म वमाळ श्राक्षेत्रमा
  - ⊕(194) <u>If o. res</u>: In what way did you help/support the Ashram-life during Bh's lifetime?
- - (195) If o. or y. res.: Have you got entrusted with a particular task or labour by the Ashram authorities ?
- (170) ७ % मी ए ७ प्रेरंगा की क मार्ग था था की की उपे पळाट कें के पें पटेंट हिंग कि गुरु में गार्की की विशेषकाट

If yes: @ Do you get any recompense @ in kind or @ cash for that?

இ அதற்கு வெஸ்துவாகவோ வெளமாகவோ நீங்கள் பிரதியுபகாரமாகப் பெறுவதுண்டா?

If not: W Do you earn your livelihood by other means ?

இது வழுகளில் நீங்கள் சம்பாதித்துக் எகாள்கி சீர்களா? @(196) @ Is there any difference in living near Arangerla to living in any other place?

(171) இ ஆடு இ சல ம ஃ யில் வாழ்வதற்கும் மற்ற இடங்களில் வாழ்வதற்கும் இ.....] ஏதாவது வேறு பாகு உண்டா?

a ... ( with regard to sadhana in particular ) ...

இ...[தறப்பாக சாதனத்தில்]...

If yes to 0 or 0: 0 Is there any explanation for Arunacala being an extraordinary place ?

3 அருறை சலமல வ6ச ஷமான இடம் என்பதர்க் ஏதாவது விளக்கம் உண்டா?

♥ What significance bears Arunacala for you ?

What is the special feature of this place in comparison to other holy places ?

© एन्न प्रकानकारी ए कांड्र कार्मित विशेषितं विशेषितं हैं। हिणाड्डा क्षित्र में मा हमी में मिन्पंप निकास ?

@ Do you feel this radiation in certain spots in particular ?

の恩成男 6名「別めい まかいかじし 恩し成めるから 秀成あが 2000 あからまめが? Ф(197) Please describe your everyday life you are used to follow
in the Ashram.

(172) ஆசிரமத்தில் நீல்கள் பின்பற்றும் தினசரி வாழ்க்கையைப் பற்ற விவரியுங்கள்.

(197a)Do you prefere for meditation any place in the Ashram or around Arunacals ?

(173) 35 开厅也劳劳心 升心四多 升质四日心仍知YOi 3.15 图上方面方 刃WT丽芬芬沙芬 房间东纳 函厅边4万岁方为丽丁?

\*(198) Which # activity do you love most at the Ashram ?

(174) अमा पण इंद्री का जातुं के <u>गळ्या का प</u> दुर्गित मा विपार्ण पण का है जिस के पुका के तो है तो है तो है

··· occasion ··· ②…男为其并列加W…

\*(199) Do you cherish/like any other activities or habits in addition ?

U45) दैर्पायमा हिण्या गुमाणाया पळ्या मळा भर्तकाया U45 मिरामिस धमा दिर्पायमा व्यक्ति छं पाद्र वर्माया मुस्सी

\*(200) Have you ever been to @ Madurai (and @ the) Ramana Mandiram ?

(174) எபலபாழு தாவது நீங்கள் இமதுரை இ ரமண — மந்திரத்திற்கு போயிருக்கிறீக்கார?

Have you ever been to @ Tiruchuli (and the) Sundaramandiram ?

गणगणा पुराणम हैतिस लें उत्ति मिन पी मित्रा – एत्रा प्रमेश रें से उत्ति होगा आत्र समी है ते समा ? (201) Have you visited & holy places ? - () f year) a) For what parms

(177) 15 16 15 0H @ 4 0001 000 W on \$ 00 16 15 15 15 15 BUT WILL के की श्रिक मा ? - क ग करं का पक ?

@ ... 4 को कम क ए प्राप्त क क छ पं ... — व) पा उन्हें प्राप्त ?

0 ... holy personnages ...

O... UBTOBBMLU ...

🛮 ... ashrams

9... 3HJUZZŽES...

டை மடங்க நூக்கு ...

₱(202) Of what significance is puja-worship for you?

(178) 4 FORWOUS 2 NOTH BB OT ON M 安苏别似芳到如芳四号 2001上四岁?

\*(203) In what relation does it stand to sadhana ?

1179) FIT 5 011 5 3) 55 31 31 8 00 15 2011 01 9511-174 Do you do puja? நீங்கள் 4 சரைய்வது உண்டா?

\*(204) Please tell (me) @ the significance of the Shrine of the Mother .

(180) @ WITS 15 4 \$ 6 5 on OUTT BETWOOD ON Fly UODUS OFTOU ON THE ON?

What is its relation to the Shrine of Bh. ?

og17 1 प जा ला ?

3 好了牙切 you take part in the Sri Cakra Puja ?
3 好了牙方了 you 罗娜如斯斯斯州 UNB GUyJay 2001 4 ?

- \*(205) <u>If X. visitor</u>: Do you have any close relationships with residents of the Ashram ?
- (181) अमा ए जामक मात्त १ १ छोत्र का के उ ठाउँ कि की की अप कि का प्रमाद के प्रमाद के उ

(206) What is the special feature of the Ramanashramam in your view ?

- (182) 2 है। इसी किए हैं ही ए। एक प्राप्त की किए हैं ही जो है क्यों में मिल्एं प्राप्त की किए हैं है।
  - •(207) What role do you attribute to Bh. in establishing and functioning/maintaining the Skandashramam and the Bamanashramam ?
- (183) செஸ்கந்தாஸ்ரமத்தையும் செமை சிரமத்தையும் நிறுவியதிலும் அவை பணியார்றுவதிலும் பக்லாளின் பங்கைப் பற்றி நீங்கள் எப்படி மதிக்கிறீகள்?
  - 9 What was Bh's role regarding the various activities the Ashram has adopted in his lifetime? ( Denkpause ) For instance:
  - இப்கவானுடைய காலத்தில் ஆசிரமம் மேற் கொண்ட மற்ற பணிகளில் பகலானின் பங்கு என்ன? (Denkpause) உதாரணமாக:
    - What was Bh's role in the erection of the Matrbhutesvarar Shrine?
  - மாத்ரு புத்தேன்வர் கோயில் நிறுவியதில் பக்வாண்டைய பால்கு என் வ ?
    - 🗣 ... in the erection/establishing of the Vedapatasala ...
  - 6...6015 UTL FT 2000 W By MW 57 iv ...
  - 6... நக்க பிச்சையில் பிக்கிய நில்...

- ... in the performance of various pulsas ...
- சி... பலவகை தகைகள் எசல்வதில் \*\*\*\* • ... in the celebration of common religious festivals ...
- 1... OUT GOUT ON FIGOR GIT & REM & OBT ON LIGOUS, as ... in the celebration of his jayanti ...
- O... ரமண எ யந்தியை க் எகாண்டாகவதில்...
- ●(208) Is there any reason for Bh. not having appointed @ any successor or @ outstanding sadhaka before his demise?
- - •(209) How can one protect best & the living presence of Bh. ?
- (185) @ एकवातकी क्षं 2 भी गुंधं 4 का राम म मुंद्री द्वाना मुंका द्व विषेप 4 में मिन्धं पात्र थे पात्र कत के कवा कि ?

How can one protect best \* the continuity of sadhana in his spirit ?

இ சாதனத்தின் தொடர்ச் சிலைய சிவந்பைய ஆத்மாவில் எப்படிச் சிறப்பாகப் பாதுகாக்-கலாம் ?  $\cdot$  \*(210) What is your name in conclusion ?

#### (186) கடைசியாகலில் உங்கள் பேர்என்ன?

If samnyasi: O What was your former/worldly name ?

o 2 मंत्रमा हिंUतं पुत्रेयामित् ए दंदीणं नमामा ?

\*(211) To which caste do you belong ?

### (187) 2 फीर में द्वारी गमंग ?

\*(2I2) What is your age ?

#### (180) 2 TN 8 M OU WY TOTO ?

34. Coming to the end we have yet to confer about the kind of evaluation you approve of. 35. Do you give me the permission to cite or evaluate any of your statements in my study ? (Denkpause)

இ முடி வாக நீங்கள் சி ஜை மதி க்கம் மதிப்பீட்டை-ப்புறி, நாம் முடி வு *வசுய்ய வேண்டும்*.

ថា ជាសាស្វាយា៤៣ អ្វាល់អេទាយល់ ១៧សេត់ អាក្សាភ់។ ភេទាល់ ជយាភ្លាល់ ជាស្វី អ្វីអេសា មាស្វាប់ បេទាប់បំ៤ ១មល់សល់ ជស់ខេតា ភ្លៃសែល់ មាស្វាប់ទាំ បំពុំភេសាក់ ? (Denkpause) If X. sceptical or negatif 36.:

36. Of what other kind of evaluation do you approve ?

छ हिळा या जा तहा की का कि का

37. I am very grateful to you for your help .

இ உங்களுடைய உதவி நான் மிக்க நன்றியு -டையேன். 38. May I show my indebtedness to you by presenting you this small photo as I am not holding a scholarship for this project ?
39. The photo depicts many pictures of Bh. glued together by

இதிர்த் ஆராய்ச்சிக்கு எனக்கு எந்த விர உதவிச்சம்பளமும் கிடைக்காததால் என்றுடைய கடப்பாட்டைக் காட்டுவதற்கு இந்தப்படங்களே அளிக்கிலேன்.

இர் ஆர்வமுள்ள இர்மானிய சாதகரால் இந்தப் படம் பகவானின் கணக்கள் படங்களிக்கொண்டு 3ட்டப்பட்டது.

40. It is my hope that our talk(s) have been a source of joy and spiritual inspiration for both of us .

ரம் இருவருடைய மகிழ்ச்சிக்கும் ஆக்ம — உணர்ச்சிக்கும் நம்முடைய சம்பா ஷண்குள் 35 ஊற்று என்று நான் நம்புகிறேன். M.U.C. (KUNCU SVAMIN www.1897 als drittes von vier Kindern in eine mittelständische, sivaitische Vellala-Familie in Kerala (Palghat Dst.) geboren. K zeigte früh eine introspektive und religiöse Veranlagung, welche vom til religiösen Vater, der populäre Vedanta-Schriften wie das Kaivalyanavani m studiert hatte, entdeckt und gefördert wurden.

mit fünf Jahren lernte er in Malayalam, seiner Muttersprache, lesen und schreiben. Mit sieben Jahren erfüllte il Siva seinen ersten Wunsch, nämlich wie die Brahmanen Mantren rezitieren zu dürfen, als der Gott ihm im Traum in das pancaksara-mantra einweihte. welches ihn nun beständig begleitete. Em Jahr spaker gewährte ihm Siva zwei weitere Wünsche, indem er ihm über eine traumatische Mitteilung zun ersehnten vibhūti-Beutel und über eine wundersame Begebenheit zur begehrten rudrāksa-mālā verhalf. Seit dem zehnten Altersjahr verbrachte er den Grossteil seiner Zeit damit, regelmässig und an verschiedenen Orten an Purāṇa- und <u>anderer Rezitationem</u> religiöser Texte teilzunehmen und die dergestalt, rein mündlich überlieferte Tradition seinerseits im Umkre s der benachbarten Dörfer nachzuerzählen. Vom Glauben in die Traumerscheinungen Sivas als (innerem) Guru erfüllt, war K. in seiner Jugendzei abgeneigt, selbst berühmte Heilige aufzusuchen, so dass ihn sein Vater nur über eine List zu einem bekannten samnyasi-Guru zu bringen vermochte In Erfüllung der väterlichen Anweisung liess sich der Achtzehnjährige zunächst widerwillig im Kaivalyanavan itam und andernorts im Yogavasistha unterrichten. Nach der spielenden memotechnischen Aneignung dieser Texte beraubte ihn aber der ihm fruchtlos scheinende Kampf um die meditative Verwirklichung der in ihnen enthaltenen Lehren seines vormaligen Selbstvertrauens und psychischen Gleichgewichts. Die Lebenskrise spitzte sich drastisch zu, als der Guru, von welchem er in den Stand des samnyāsin eingeweiht worden war, das genaue Datum seines Todes glaubte) voraussage zu können und K., seinem Hauptschüler, als Nachfolger n matha aufzubauen begann. An sich und angesichts seiner meditativen Er folgslosigkeit auch an seinem Guru zweifelnd, wandte er sich mit der Fra ge an diesen, ob es denn keine maharsi mit wirklicher spiritueller Erfah rung wie jene, von wilden puranen mehr gabe, worauf ihm jener Ramana nanntel "Es war mir, als ob ich von einem elektrischen Schlag getroffen und betäubt worden wäre.... Ich hatte Lust [sogleich] nach Tiruvannāmalai zu fliegen. ®Nachdem die Todesvoraussage seines Guru zu dessen öffentlicher Schande geplatzt und damit die Nachfolgefrage zumindest aufgeschoben war , nutzte K. die erste Gelegenheit, um auf verblüffend ähnliche Weise wie Ramana sich von seinem Elternahus abzusetzen und Engle des Jehres 1918

nach Tiruvannamalai zu gelangen:

Das mit drei Jahren erstellte Horoskop hatte K. als "göttliches Kind" ausgewiesen, weshalb er als angehender Heiliger fortan in jeglicher Hin sicht privilegiert wurde und aus Respekt selbst seine Geschwister keine natürliche

Beziehung zu ihm entwickeln konnten.

of classic outs

in infant

1-13 3 - 249

117114,07175

(a) (b) (c) (c) (d)

Remainet j weller jebersom und surgepriegles Phichlepfill gegente seinem fram-ini auch spile gegente Remainet j weller ihm und Kainen Auständen Freignegeben bereit nar, hiellen je. Juniek. Ohne substantilles Winsen um streichen zu seinen John und faranden seiner John-heiligen gelicht einem Freund nemmen Kannatesmann.
Ramatia juster sein Glauben in ihm sohon dermessem stark, dass er au seiner stall einem Freund nemmen. Kannatesmann und Vineraumannschale schiebte, der derhalten seiner bevorstehnden Verheinabeng aufgos und elasfalles Sahat laueurs wurde.

Win Bezug auf die heilsgeschichtlichen Voraussetzungen, welche K. vor seiner Begegnung mit Ramana mitbrachte, sind, abgesehen vom tantrischen mantra-japa, alle drei Teilsdisziplinen des klassisch-vedantischen sädhar erkennbar, wobei deutlich wird, dass ihn sein erster Guru nicht über sravana und manana hinauszuführen vermochte. K. berichtet wie jener ihn und Ramana später einmal besucht und Hand sichtlich bewegt mit den Worten in jene Ramanas gelegt hätte: "Der Vater dieses Burschen ist ein rechtschaffener Mann. Er hat ihn mir in der Hoffnung anvertraut, dass ich aus ihm einen vedantin machen würde. Ich konnte ihn nur eine Zeitlang in W danta unterrichten, da ich an einer Wallfahrt teilzunehmen hartelsic!]... Aufgrund seiner (aus) früheren (Leben herrührenden) religisöen Verdienst ist er zu Ihnen (tankalitam) gekommen. Künftig sind Sie (tankali) seine Zuflucht; ich bitte warum, ihn zu behüten (kaivitämal, wörtl. ohne [seine] Hand loszulassen) und zu erlösen." K. sah seinen ersten Guru nicht wiede fühlte sich ihm aber zeitlebens verbunden und von ihm gelieht (55%)

Nach seiner abenteuerlichen Reise, nahm K. in einem Teich zuerst ein Bad bevor er "wie ein Kalb seine Mutter suchend" zum Skandasrama emporstieg, "um sich (dort) von seinem inneren Schmutz zu reinigen". K., der lange darüber nachgesonnen hatte wie er seinem schon vor der ersten Begenung auserwählten Guru gegenübertreten und sich in dessen Gegenwart zu verhalten hatte, stand ihm zunächst wie gelähmt gegenüber und folgte schliesslich dem Beispiel der anwesenden Asramiten, welche sich zur morgendlichen Begrüssung eben mit dem ganzen Körper flach vor ihn auf den Boden legten (sāṣṭāṅga-namaskāram). K's Ankunft fiel eben mit dem Hinschied eines der āsrama-Bewohner zusammen, welcher der Seuche zum Opfer ge fallen war. Zu der bei seiner schluchzenden Mutter stehenden Gruppe gewandt, welche die Asramiten wie ihre Kinder versorgte, sagte Ramana auf K. deutend:

"Warum seid ihr ausser Euch vor Schmerz?

Ein anderer Sohn ist an seiner Stelle gekommen."

Ohne ein direktes Wort an ihn gerichtet zu haben war K in die Gemeinschaft aufgenommen und zugleich als Schüler angenommen worden. Er selbst bezeichnet seine erste leibhaftige Begegnung mit Ramana denn auch als seine (spirituelle) Wiedergeburt (punarjanma), welche durch Ramanas schweigende Einweihung bewirkt wurde.

K. war bereits vor seiner Ankunft in Tiruvannamalai, als er von Ramana nichts weiter als ein Fot o gesehen hatte, von welchem er sich allerdings von einem unbeschreiblichen Seelenfrieden erfüllt fühlte, fest entschlossen, das erste Wort, welches sein neuer Guru zu ih sprechen würde, als (spirituelle) Unterweisung anzunehmen. Noch am erste Tag geschah es, dass Ramana, der für vier junge Hunde einen Brei gekocht hatte und diese nicht alleine vor dem noch heissen Fressen zurückzuhalte vermochte, K. darum bat, die Fiere festzuhalten. Nachdem der Brei abgekü

It war, wies er ihn dann an, einen nach dem anderen loszulassen. Nach gi habter Mahlzeit erledigte einer der Hunde sein Geschäft auf dem Vorplat aufwusch. Als später ein anderer den Ort welchesRamana selbst verschmutzte, forderte er K., welcher ruhelos zuschaute, doch ohne Rama nas Befehl nichts unternehmen mochte, dazu auf, sauber zu machen. Seiner Vorsatz getreu, fasste K. diese Worte seines Guru als drei Unterweisungen oder GEbote auf; erstens sich die vier mahavakya anzueignen, zweite s sich von allen Verhaftungen zu lösen, und drittens das Gemüt zu läuter und rein zu halten. Als K. bei der nächsten Gelegenheit alleine mit dem Guru war, vertraute er ihm seine religiösen Interessen aber auch seine innere Rastlosigkeit an und bat ihn um Rat. Vom Kaivalyanavanitam ausgehend erläuterte ihm dieser seine Methode der Selbst-Ergründung und wies ihn an, nach Innen zu gehen und das Gemüt im (spirituellen) Herzen einzutauchen. Darauf verfiel der Guru in sein natürliches Schweigen und desgleichen sein Schüler, welcher es für geboten erachtete, seinem Vorbild und Ideal darin zu folgen, während des Gnadenblick (arut-parvai) auf ihm gerichtet blieb.

"Meine innere Aufruhr legte sich sogleich und machte einem nie zuvor erlebten Seelenfrieden und Glückseligkeit (cantiyum anantamum)

Jeden Tag machte K. dieselbe ihn völlig überwältigende und umwälzende Erfahrung, welche ihn wie benommen und gegenüber allem gleichgültig machie. Er wäre in diesem Zustand verblieben, wenn in ihm nicht der Gedanke hochgestiegen wäre, dass es sich nicht gehöre, ohne Bezahlung und guru-seva im āsrama zu wohnen, und er sich nicht im Glauben gewähnt hätt , dass ihn Ramana in die brahman-Erfahrung eingweiht hatte und durch den weiteren Aufenthalt belihm nichts mehr zu gewinnen ware So kehrte er zusammen mit Ramakrsnan in der Gewissheit zurück, nach Tagen jene (höchste) samadhi-Stufe erreicht zu haben, welche anderen in der alten Vergangenheit erst nach Jahren der angestrengten Bemühung in der Gegenwart selbstverwirklichter Heiliger beschieden war. Dort vermochte er wie sein Freund die erlangte Erfährung inicht aufrechtzuerhalten bis er sie völlig verloren hatte und wieder sein áltes rastloses selbst war. In der Erkenntnis ihrer Unwissenheit und der Grösse der Gegenwart ihres Guru machten sie sich ernüchtert und beschämt erneut auf den Weg nach Tiruvannamalai, wo sie von ihm mit einem Lächeln empfangen wurden.

Personelle Veränderungen im däsrama führten dazu, dass Kuncus Dienste nun willkommen waren und er sogar mit direkten Dienstleistungen für Raman beauftragt wurde wie der Zubereitung heissen Wassers für das tägliche Bad sowie der Reinigung von Ramanas Handtuch und der Massage seiner Füsse bis ihm K. singet auwiss, sich vermahrt innern inneren sindhata zuzu wendert.

Der vertraute Umgang mit seinem Guru, in dessen Gegenwart er sich wie bei einer wohlwollenden Mutter fühlte, gab Kuncu vor allem im Skandasrama zahllose Gele genheiten Ramana seine Probleme und Fragen zu unterbreiten und von ihm die ätmavicara-Technik erläutert zu bekommen,

was später mehr über Ramanas Beantwortung der Fragen von Besuchem geschah.

Seit ihm sein Guru die Frage, warum er die in dessen Gegenwart erlebt beseligende Erfahrung nach seiner Rückkehr in seine Heimat nicht zu halt n imstande war, anhand des Kaivalyanavanītam zerschöpfend erklärte, gelob te sich Kuñcu nicht mehr von der Seite seines Guru zu weichen und den dreifachen vedantischen Heilsweg - śravana, manana, nididhyasana - zu ve folgen. Abgesehen von wenigen matha-Besuchen und Wallfahrten verblieb Kuñcu seit dem Jahre 1919 als Diener, Begleiter und samnyasi-Schüler Ramanas in dessen Nähe, lebt aber seit de

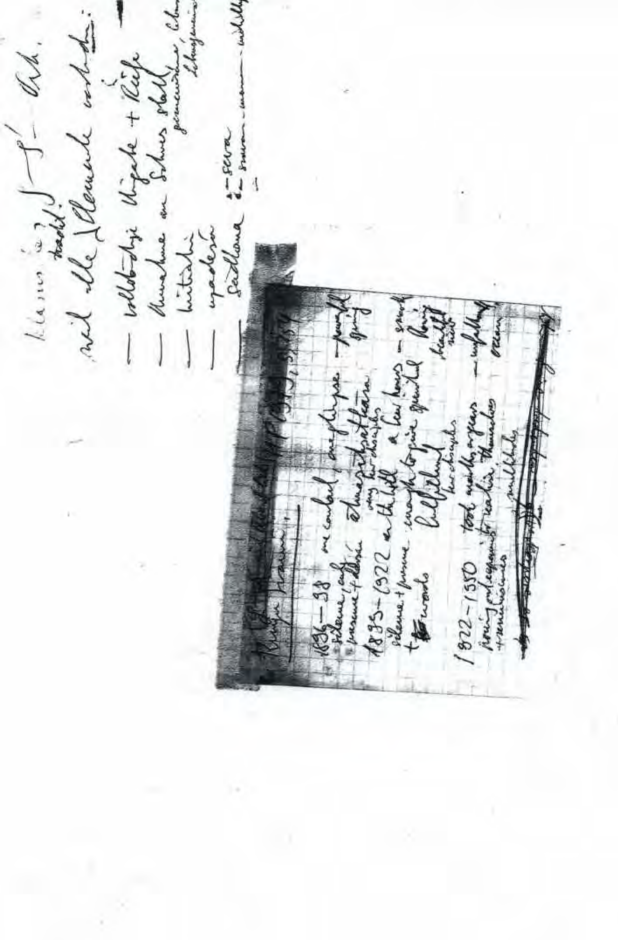
dreissiger Jahren dank der Unterstützung seitens sädhu-freundlicher Fami lien und Gönner in eigenen Unterkünften ausserhalb des äsrama.

Am Ende seiner Memoiren steht sein lebenslanges Bekenntnis:

"Er war mein Vater und meine Mutter, mein Guru und Gott.

Er war alles in der Welt für mich. Ich weiss nicht womit ich mir seine Gnade verdient habe, welche mir erlaubte, ihm zu Diensten zu sein."

Unsere Hauptquelle bilden Kuñcus in Tamil verfassten Memoiren (1980, e.g. 2-30, 46f., 106f., 120f., 129ff. u. passim) sowie drei mit ihm geführte, längere Gespräche in Tamil, welche bei ihrem ungezwungenen. und anspruchslesen Charakter aus dem Rahmen des unter indischen Informanten oft erfahrenen Guru-Sisya-Schemas fallen, in welches with the bucher und fachlicker gegenerative werden.



Bhagavan would sleep; but, he would not sleep the way we sleep with the pillow. He would just be sitting like this, resting his head on the cushion. Just on this cushion. He never sleeps on the high elevated position. He would sleep stretching out his feet.

Even while sitting he would keep his feet stretched out on the bench. Thinking that it would be disrespectful for us to sleep while Bhagavan is sitting, all of us would be sitting in meditation. All would be sitting in meditation. During that time, Bhagavan's mother would come into the room and lying on one side, would recite stotras and ancient songs. She would keep on reciting. Here, Bhagavan and all the rest of us would be sitting witth eyes closed. Bhagavan knows when this will come to an end. It will go on for about 15 minutes or more. Then Bhagavan would guesture towards us, by moving his head, as if he were telling us, "Ok! It is ovr. Now, you can start." At thaat time, he had already written the 'Arunachal Akshara Manamalai'. We would sing that song. Any newcomer will have to repeat after we have sung a line. We learned to read in this way. I learned to read Tamil

(21)

only in this way. Previously, I did not know Tamil or anything. As they were reading it daily, I followed them. Then, naturally I had got it be heart. Once we start, it will end only by 4 or 4:30 pm. After thaat Bhagavan would go outside (to answer calls of nature). He will come back at 6 o'clock. As soon as he returns, he will take bath. After bath, again, by about 8:30 or 9:00 ... ...

By 7:30 am he takes his breadfast. In those days coffee or snacks were not available. The old Echamma used to bring rice meals from her home. Rice and rasam (a South Indian soup with pepper as main ingredient). Here also rice and rasam would be prepared. Just dhall with rasam. Bhagavan used to take his meal in his begging bowl (*thiruvodu*). Others had their own bowls. Those who had no bowls used other pots. By 8:00 am. in the morning, all will have rice with rasam. Then, immediately after eating,

he would go outside for the second time. After that he will come back and sit for some time. It was Bhagavan's habit to go ouside immediately after eating everytime. It was not necessarily to answer the calls of nature. It was perhaps because of the thought that to remain sitting immediately after eating would cause laziness. That is why he went out immediately after lunch in the afternoon and dinner at night. We have to infer that he did so only because he thought 'one should not go to sleep with laziness, and one must have a ggod meditation before going to sleep'.

(22)

"Other than that, we cannot think that he went to answer nature's calls every time he wentt outside. After that, at 2:30 pm. Having finished everything, he would ret urn and take his seat on the bed. If anysody came, they may ask some questions. Otherwise, all of us, including Ramasamy Pillai, would read 'Ribu Gira'. Every one of us will keep reading. Bhagavan would just remain sitting. In those days, as Bhagavan;s body was quite young, he wyould continue to sit motionless,until it was afternoon. He would not even move his limbs. Some times he may have his arms and legs stretched out, but eis eyes would not move. In the mean time, many people may visit, do namaskaram and go back. But his eyes would not move this way or that. Maybe, if any monkeys come he may look up! His mind never moved! Just likewise his body also remained in those days! Then he will come back. In the afternoon, there will be lunch at 11:30 or 12:30. From two or three houses of

(23)

people like Mudaliar Patty and Kandamma, food would come. At that itme, there we no cookin here. Mother alone would cook a small quatity for herself. For all the others, there wyould be ample. Chinnasaky used to go for 'biksha' (i.e. begging for food). So in those days, there wer no 'adhikaris' (administrators) here. There was no one to order others to come or go. Those who come might come; and those wbo might go. During times of meals, we would invite all those who happened to be there and serve them food. And then we never worried about the number of days they stayed or did no stay. We neither tell them to stay nor not to stay. Thus, life was so

wonderful a Kandashramam. All these administratin began only after comin down. All these presidents and administrators ordering people to come and go came to be only coming down. In those days, no one ordered anyone either to come or to go. Just as the verse "...." Points, who is there to go or come. He remained in the attitude that he that exists will remain. It was a life par excellent. In those days, there was no fixed time to go to bed. Sometimes we keep on talking. Bhagavan would say, "Sleep if you

(24)

feel sleepy; meditate when yu are awake. That's all." Therefore, there was no compulsion to go to sleep because it was time to sleep. But, waking up was at 3:30 am. There was no need to set up an alarm. Waking up automatically happened.

Occasionally, he might have returned from somewher after giving *darshan*, maybe as late as 2:00 am. Even then, he would wake up at 3:30 am. Going to bed latae at night is not an excuse for Bhagavan. Others who stayed there also followed no sysrem.

Yet, the regualrity was somehow maintained. Did we get up because someone woke us up? Not at all. Some divine force awakened everyone. No system at all. Yet every thing happened without any system.

194. When I came to the Ashram for the first time, I stayed for 18 days. I had no work at all during all the f 18 days. In those days, Bhagavan had cracks in his feet. So he had a mixture of castor oil an vaseline with him. A person named Perumal Samy

(25)

used to apply the mixture thoroughly to Bhagavan's feet befor he went to bed at night. In the morning, we prepare hot water for Bhagavan. We don't mix cold water with hot water. The hot water in the pot would be left to cool down [to the right warmth by itself.] Bhagavan tollk bath in slightly warm water only. It should not be too hot. As it is said to be good to have the water heated up well and then let it to cool down, we would keep the water outside. When every thing else is ready for Bhagavan's bath, he would use only coconut oil for bathing. He never applies any other oil. That coconut oil

| was extracted by boiling cocordit fillik. Drop by drop he would take the oil in his paint |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| and apply all over, beginning with arms. Then he would go to take bath                    |
|                                                                                           |
|                                                                                           |
|                                                                                           |
|                                                                                           |

was extracted by beiling second milk. Drop by drop be would take the oil in his palm

In those days, none of us were allowed to rub Bhagavan's body. We rub only the back with soap. We used Cutucura Soap. One piece will last for 8 monts, though used daily. That is because it was just touched and rubbed. The soap is never applied directly on the body and rubbed. If we offered to rub the back, he would raise both his hands, like this, and say, "Enough! Enough!" - just for the sake of economy! All of Bhagavan's activities are just like that. After tha back rubbing, he will take hos shower and after wipin the whole body dry, he will wear his 'cowpeen' (loin cloth). Then, when he comes out, we will shoew him the pouch of holy-ash (vibhuti). He would take some of it and apply [as customary]. After that he will take his seat on his bed. Meanwhile, arrangements for the mea, would be in progress. Then he will taake his breakfast. Afer that, he will again just sit on his bed. That is how he meditates. The same thing happens at night as well as in the afternoon. Nothing else happened at Skandhashramam. There was no puja or nay other ritual. No garden and no flowers were available. Nothing. Not a noise. - No rituals of any kind. There was no specially raised platform. The one that is found outside was not there, although then other buildings were there already.

(27)

(26)

- B. Esanya Matam which was in Tiruvannamalai is a branch of Koilur Matam of Ramnad District. Chidambaram Ponnambalasamy Matam is also a branch. A very good non-dual Saivite Monastery.
- A/C When Kunjusamy came to this Skandashramam it was already constructed. And Bhagavan's mother was already there.

- C. How many members lived at Skandashramam ...permenantly?
- A. Then, there were five of us. Other than those, there were only visiters. When I came there were only five. What to say about the fecilities there in those days? So much of these fecilities were not there. For each of us one piece of this kind of plainted coconut leaf was the bed and a brick was our pillow. During summer we would go out and sleep on the rocks of the hill. Even when we were at Skandashramam, people visited. No one made enquiries about the visiters. Whoever came, might have their dinner at night, and sleep there for the night, and then leave the next morning. They may come back or may never. There was no enquiry at all. There were no ladies even here. ... It was in that room over there, at the outside veranda. Bhagavan [occupied] the lower veranda. Mother would cook just for herself. Even for that, people like Echamma would come and help her. ... That building is still there. But no cooking was done there. Only as the last

(28)

resort we started cooking there. Those were the days of plague. Few people visited because of plague. Then there was no way to go begging also. We stopped going to beg food. We decided to resume begging after the plague has departed. Meanwhile, some people, having heard about the specialities of Skandashramam, came up the hill. They said 'You are only few people. You need not go down the hill at night for begging. We offer you the fund. You start cooking here itself." That is how we started cooking. When the cooking started, Ram Nayak's brother had come from Bangalore. He said he will give monthly Rs. 60/= and that we need no to for begging at all. Likewise, some other people donated money. All the money was in custody fo Gambeeram Sheshaiyer. Daily he would send food in pots, sufficient for 15 to 20 people. We started cooking only after that. Then going for begging ended. But 'biksha' from Kannamma's house, Mudaliar's house, and Echamma's house continued to come. That also came. This also came. It continued to the end. Even when we came here it continued.

#### C. What about the festivals in the Ashramam?

In those days, Vyasa Purnima or Guru Purnima was celebrated at the Ashram. Then after mother's samadhi, mother's Guru Puja and Bhagavan's Jayanthi were celebrated. All these happened at Skandashramam – at that time, not so grandly. Jus some ten persons would have their meals with vadai and payasam. Then Bhagavan wrote a song. It says that we have to cry on birthdays, because the very birth is suffering; and we have to celebrate only the death. For that he has written so such a song on birthday. I will tell you the song later. ——— Even then, nothing was special. A similar [incident happened] when we were at Skandashramam. Great sages like Appar, Sundarar, and Manidkavasagar had lived. All of their birth stars are being celebrated by the people – particularly in all the mutts. Then on occasion we came to know that Sambandar's Guru Puja is being celebrated regularly at Esanya Mutt and Koilur Mutt etc. We were invited there. Then we told Bhagavan that in all these places Sambandar's Guru Puja is being celebrated. "Let us do it here also," he said. We did not understand what to do. Then he asked us to bring the book of Thevaram.From

(30)

Thevaram first we read his history. And then, we followed by reading four or five 'Patikas' [collections of verses ten by ten]. "This is Guru Puja. Eating with vadai and payasam – is it Guru Puja? It is a way of remembering them; recollecting their thoughts! That is our Guru Puja, well done," said Bhagavan.

191(7) Five persons were managing. First Gambeeram Sheshaiyer. He served at Skandashramam for some time. Then came Vasudeva Sastri. He repaired the paths some what. Third came Dandapani Swamy. He built all those bunds. Togetherr with Ramasamy Pillai, the brook was diverted and its banks were built up. Then, Gopal Rao built Bhagavan's meditation hall. After Gopal Rao, Nityananda Swamy took over the management post. With the help of several individuals he built the Dining Hall, Patasala, and etc. So mamny people donated for it; but, Bhgavaan had no connection with that. They would just inform Bhagavan, "We are going to build Patasala." He would simply say, "Alright, alright!" He would never enquire, "Why didn't

you build?" nor "Why didn't you complete yet?" Bhagavan had no involvement with whatever. Devotees did

(31)

everything.

- 207(3) Bhagavan played no part in it. Just a witness! If informed, "I am going to do that," he would say, "Alright." If the doing stopped, he would never enquire, "Why?" He would neither say, "Don't do," nor "Do."
- C. Sri Chakra...? If you ask, "How about Sri Chakra?" he would say, "It is not proper to explain it." But, if a Sri Chakra is given, he will fill in if any characters are missing. He would not write new ones himself. After the Sri Chakra was prepared, when he was requested to belss it by touching, he did so. If any body requested Bhagavan to bless a book by his touch, he would do so. [His connection with Sri Chakra is] only that much. Other than that he has nothing to do with it. (laughter). Always he is unattached even with his own body. How can he have attachment with things and places outside the body? He never had the sense of having a body of his own. He never talks about the body. He never thinks about the body either. [That is why he said so.] "Bhagavan's body is dying. What shall we do?" - saying this people wept at Bhagavan. Some people experience suffering as death approaches. When asked how Bhagavan felt at the impending death, he said, "He is already dead! What fear of death can a dead man have? I had alread died long ago. The body has disappeard long long ago. I have realized long long ago that I am not the body. Since then, I am just dead. Am I not?" Likewise, Bhagavan has no attachment with anything at any time. "This ins my path. This book was written by me. What I have said in it is the truth. Others are not true," - all these disputes have no place. If someone creates a different type of commentary for Bhagavan's book and brings it to him, he would think, "That is what he knows. Why should we deny it? If you can, you write another one proving it wrong." And hence, he would neither say 'it is wrong', nor say 'it is correct'. As far as he is concerned, all are right. "Nothing of what I said can go wrong" - Bhagavan never said SO.

| <br> | <br> | ••••• |    |
|------|------|-------|----|
|      |      |       | So |

he never gives opinion on one thing as correct and another as wrong. When someone asked whether people like Sri Aurobindo, Sri Ramadass, Swamy

(33)

Sivananda are jnanis, Bhagavan's reply was, "Is it very very important for you to know that?" 'That investigation is not necessary for us', was his attitude and hence, he never expressed any opinion about anybody. He says neither about a good person as good, nor about a bad person as bad. So he is free of opinions. He doews not hafe any opinion even about the activities of his own Ashram. Some people are doing it, let them do it. That is all. If someone orders Bhagavan, 'Hey! Don't sit here. Get up,' he would at once get up. If I were there, my habit would force me to retort, "Who are you to say that?" He would not remain sitting like that. Once it so happened that (laughter) Bhagavan was sitting on a tiger-skin. No one was around. One sadhu came and said, "Oh, Bhagavan! I am suffering a lot. I need a tiger-skin like this one. I have been trying to get one for a very long time; but could not get. This one seems quite good. Can you give it to me?" Bhagavan said, "Somebody has put is here. I have nothing of my own. If you want, you may take it and go. After that, if someone seeing you with this, gives you trouble, I will not be

(34)

responsible for it. Because, it is not my own to give it to anybody." Nevertheless, the man took it away. Then someone else purchased another one. [I tell this] because he did not posses any thing - not even the body. No attachment even to the body. So he did not have any attachment. For Bhagavan his body is like [any other] body. But, as to us, I am able to see your body and do many things in reaction. But, Bhagavan is not like that. He does not have the ego, the I-sense. That is a unique state. So there is no place for Bhagavan's desire in any affairs. If we happen to think otherwise, it is only because of our ignorance. 'This is my disciple; that is my brother; she is my mother. India is my country' - none of these perceptions are there. Just because

someone had come from Europe, he is neither looked upon as great, nor viewed with amazement. They are considered neither as relatives, nor as aliens. Bhagavan's condition remains the same. All the rest is undergoing change. Here also he gets up at 3:30 am. Then he sits in meditation (35)

with closed eyes. Till he goes to bed at 8:30 pm. His state is the same. There is no change in Bhagavan's daily routine.

75. In those days, when we were at Skandashramam not many devotees visited. Those who came also did not speak much. They just came, had their darshan and left. Just like visiting Arunachaleswarar Temple for darshan and prayer, the people came here, had their darshan, sait their prayers and went away. That was quite satisfactory. Afet coming here, lot of people visit and stay here. Learned scholars also come and ask man kinds of questions, and Bhagavan answers them. Once the talk is over, he returned to his natural state – the state which is his own. Only in our view Bhagavan seems to have talked too much or too little, but Bhagavan retains no thought of having spoken so long. He does not even harbour the thought that in those days he had observed total silence. Bhagavan always remains as he has ever been. But, to our view, he is seen as talking since morning. He retains neither the thought of speaking, nor the thought of not speaking. He has

no thoughts at all! Therefore, he feels no change. For others, there is change. True silence can mean even speaking.

193. (laughing). There is nothing else as special. Because, Bhagavan's prsence itself is special. To be in Bhagavan's presence is itself special. More than this, what needs to be told. It always exist. (?) If something exists at one time and does not exist at some other time, then you may call it special when it exists. Bhagavan's presence is always peace and bliss. Being sad and worried one day, and being happy another day – all this sort of variations were absent. He was always happy only; and so, he was unchanging.

Kunjuswamy sings 'Arunachala Siva.'

# **Kunjuswamy 2**

(37)

- 77. He didn't call himself as Ramana Maharishi. It was his disciple Kavyakhanda Ganapathy who gave him the name. But many people give themselves the epithet 'Maharishi'. But Bhagavan never called himself 'Ramana Maharishi', nor did he write his name anywhere as such. It is we, the devotees call him 'Ramana Maharishi'. For him Ramana Maharishi means this body; he does not know it as his name. ———— Even in those days, he didn't know himself as Brahmana Samy. It is people whoo called him Brahmana Samy. That is all. Seeing his body with a fair complexion, peple called him 'Brahmana Samy'. All of us called him only as Bhagavan.
- (82). He did not know anything about the use of vulgar words or scolding and quarrelling against anyone. If we happened to do anything wrong, he would just call it, "Mischief, nuisance, rowdyism". He never used any other type of words. While addressing people, even with small boys, he wyouldl use the honorific plural

(38)

like 'avar', 'ivar', 'aiya' and be very respectful. Only when addressing very young children, he would use singular pronouns. When addressing us, (the ashram inmates), he uses the usual singular forms like 'va', 'po' etc. With newcomers, even if they are younger than us, he always uses the honorific plural. Generally, when he calls us, he says 'Oi'. It is not a name – just a sound! Quite a respectful word. Bhagavan loves everyone. He respects all. He never displayed the attitude of anyone being inferior to him. For Bhagavan all are noble only.

83. Samadhi means... Bhagavan does not have (the mode of) samadhi. In others view, at times, he may seem to be as if in nirvikalpa samadhi. [Once] he had been in a state whereby he was unaware of the passage of time, unaware of ants and insects crowling on him and scorpion

stings. Then, after coming here, when too many people started to visit he was never like that. He remains normal just likel all of us. People

(39)

call it *sahaja samadhi*. But Bhagavan never says 'Now I am in the state of *nirvikalpa samasdhi*' and 'Now I am in *sahaja samadhi*'. Only we are telling that. Not he. He remains as usual. Nirvikalpa, Self-vikalpa, jagra, swapna, susupti, samadhi, turiya – all these are just the same for him. Some who come to him, ask him "Do you get sleep? Is *sahaja samadhi*, the same as *turiyatita*?" ------ All other states are either turiya or lower than turiya. So we say, Bhagavan is in sahaja samadhi. According to the sastras (scriptures), only we say, he is in such a state. He himself never says, "I am in sahaja. I have already attained sahaja. I am such a great blissful state..." and so on.

84, 85. He gives no importance to anything. Yet, he will participate in everything. When we cut vegetables, he would come and sit with us. When the need arises, he writes and speaks. But, he does not attaches more importance to speaking, than to cutting vegetables. Why so? Because, he has nothing to do with the functions of the hands and feet, the inner sense organs, and the mind and intellect. So, no importance is attached to any of these things. All are equally alright.

(40)

- 86. Not even that. There is no differentiation like, 'That language is superior to this'. There is no differentiation between persons like 'This caste or that caste, educated person or uneducated person.' No such discrimination at all. But, he likes very much people who keep quiet without any kind of disturbances. He has some liking towards such people who neither argue nor raise objections.
- 87. No.But, what happened was just that. Something quite rare. But, Bhagavan did not have that intention. Bhagavan did not shift here thinking 'There is a lot of disturbances here; let us move there.' How Bhagavan happened to move here without apparent reason is really strange. It took place six months after mother's samadhi. During those months, he used to visit mother's samadhi daily, sometimes in the morning and sometimes in the evening. Taking his morning walk, he would

come here, stay here and then return. That was his custom. [Now follows the same story narrated on page 13 till 17. Only difference is that Kunjuswamy gives a special interpretation.] (One day he came here in the morning as usual. When he came Thandapany Swamy and Chinnasamy were cooking some savouries together. Bh......)

(41)

So he did not come here with any intention. He did not come because of any difficulties. Lack of materials there, more number of people there, less people here – these are all reasons we held in our mind. Bhagavan did not have them. It happened just spontaneously. Bhagavan did not visit places with any premeditations. He never visits just because somebody invites. It happens spontaneously; that is all. Nothing else. In the beginning, Thandapany Swamy was doing the puja at mother's shrine. Then came one by one.

### C. <u>How may residents were there in Skandhashramam?</u>

At that time, the residents of Skandhashramam were: Ramakrishna Swamy, myself, Ramasamy Pillai, a sadhu called Akhandananda, and a few more people. Not many. Others were just visitors. ---- Madhavan was not there. Madhavan came later on, only after a long time. There Ramasamy Pillai was there. Chinnasamy, Niranjananda Swamy and Thandapany Swamy were there. Thandapany Swamy came just then; but did not stay.

# B. <u>Thandapany Swamy is Muruganar's father-in-law.</u>

86(a) Only whenever we give. By himself, he never applies anything. If we take it to him and give him, he

(42)

will apply it himself. He himself never asked for vibhuti or kumkum. Neither he applied them for his own benefit. Some Vaishnavite devotees sometimes asked "Why not apply *naamam* to Bhagavan for

one day?" and applied to him *naamam* themselves. (laughs) So Bhagavan has likes and dislikes at all.

- 88. So many personalities have visited. So many mahaans (sages) have visited. But, for us and for those who have seen Bhagavan, the thought never occurs that these personalities may be superior to Bhagavan. We never come to know that. (Kunjuswamy mentions Ramdoss ane Achutha Doss.)
- 89. Bhagavan's Upadesasaram, Ulladu Naarppadhu are the two most important works which I like very much.
- C. <u>Do you know how and when Bhagavan wrote these books?</u>

I know that. But if you want to know the years, I will have to think. I have writtne all these in detail. Now it is getting printed. When 'Ulladhu Naarppadhu" was written? When 'Upadesasaram' was written? When 'Aksharamana Maalai' was written? Where they were written? - all about them, I have written.

(43)

- 91. Daily I recite 'Aksharamana Maalai' and 'Upadesasaram' in all the four languages. All of them I know by heart. I recite them daily, without missing a single day. Doing japa, doing meditation, and doing enquiry that is just how live. These are my favourite activities.
- B. He himself participated in the Tamil parayanam in those days. One day 'Aksharamana
   Maalai', another day 'Ulladhu Naarppadhu' etc. in the Tamil parayanam.
- C. Which texts have been selected? And, when?
- A. For 15 days we recited Bhagavan's Tamil works in his presence for half an hour daily. We devided into two groups. All those I have written. It takes, in this manner, 15 days [to

complete.] After 15 days the cycle repeats. It contains 'Aksharamana Maalai', 'Upadesasaram', 'Devikalottaram', 'Saravjnanottaram', 'Atmabodham', 'Appalappaattu' – all these. We recited everything found in the 'Nool Thirattu' (Collected Works of Bhagavan). I have written all about these in sequence. On the first day: 'Arunachala Maahaatmyam'. Second day: 'Aksharamana Maalai' ... and so on, in this sequence.

# C. When did Tamil Parayanam stopped?

(44)

Only recently, just two years ago. The recitation was going on even when Mohanam Pillai was here. Even Narasimha Aiyer participated in Tamil Parayanam. During the month of Margazhi we did the Parayanam in the morning. Nowadays, as we have all become aged, daily he goes alone to sing Thiruvembavai and Thiruppalliyelucchi.

93. I do read. And I also respect them. But, our daily practice (anushtaanam) is based on Bhagavan's path. That does not mean, we disregard people of other faith, scriptures of other religions, the paths propounded by other masters. They are regarded as valid paths. One may also travel on them. But, for us, our daily routine is based on Bhagavan's path alone. Therefore we have ill-will against them. We have respect for all of them.

There is quotation to support it: "Control of mind is the essence of all scriptures." The real princple of all the books, all the scriptures and all the religions is just to keep the mind at peace.

That is our path.

94. I have explained that in detail in my writing. 'How Bhagavan lived? What did he do early in the

(45)

morning as soon as he woke up? After that, until night, what are his daily routine? ...' all these I have explained fully in my writing. If necessary one may read it out to him [ the interviewer].

- 96. No.
- 97(a). Only the book which is under printing now in English.

'Bhagavan's Life and His Teachings' is the title of the book. "How Bhagavan take bath? How Bhagavan would sleep? What else he would do? ... All these I have written. Also I have written about causes behind the changes these places have undergone.

98. What is significant for us is the servicr we render to him. My belief is that all our meditation and incantations will bear fruit only after our inner (mental?) organs [anthahkaranam] are cleansed through service to him. That is just my attitude. But, Bhagavan does not expect anything. - No (need of) service. Service is unimportant. Bhagavan remains as he was ever. But what he said is that only to follow his upadesa (instructions) is the service needed. All the rest cannot be said to be of any significance. Not important. But, ... (rep.) the entire society [is benefited] by his grace. We should say that ,more than others, it is Bhagavan who had done most the social service.

(46)

- 109. What the wise elders and scriptures say is that, if one gets an opportunity to serve a jnani, there is no sadhana that equals or excels that is bestowing spiritual gain. One will realize that there is nothing comparable to it, only when one performs sadhana. Only service to Jnani's is most important. Whenever there is no chance to serve, the next best remarkable sadhanas are reading the hymns he has composed, the hymns composed upon him, and the books he has written, to do japa of his name and to meditate upon him.
- 111. He is not bestowing his grace; it flows automatically ... But, Bhagavan will bestow on his own.

(47)

Not just to the society, his relation is with the entire world. Bhagavan's grace and blessings are there for the welfare of the world, for whether that is beneficial for the world. So there is nothing exclusive for the society.

98. Bhagavan never tells anything. He has taken *avatar* only for our sake, for the welfare of the world. In this age, all the dharmas (moral values) remain corrupted. We, devotees of Bhagavan, think that Bhagavan has incarnated just to offer a dharma which will be common to the whole world. (clapping his hands)

### C. Is Bhagavan an avatar?

We, devotees, consider Bhagavan as an avatar. We never ask him, 'What is he?'; neither he will say. ----- 'Avatar' means something that has come from somewhere else. ----- It depends upon everyone's attitude. Likewise, Muruganar says in his prayer to Bhagavan, 'You are Mohammed Nabi; you are Jesus Christ; you ar the Buddha and so on' ... claiming all avatars to be Bhagavan Ramana only. Lord Vinayaka is Ramana; Lord Subramanya is also Ramana. So all these are just our outlook. He himself neither

(48)

assumes himself to be Lord Subramanya nor Lord Buddha. He has no assumptions. He remains in the true nature of the Self. So, whatever people may say about him, he remains as the true form of pure awareness. Pure consciuosness alone is Bhagavan's true form of the Self; except that, he is neither this body or any part of the society of this world. That is the good news that Bhagavan hints with resolution. ———— We believe he is an *avataar*; neither had he denied it. ..... Someone had questioned Bhagavan, "Are you the incarnation of Lord Subramanya?" Someone else had asked, "Are you the incarnation of Vishnu?"..... Only others call him *avataar*, according to their disposition. If they think of his *avataar* of Lord Subramanya, he appears to them as Lord Subramanya himself, and blesses them. Otherwise, if he is considered an *avataar* of Vishnu, he appears likewise and blesses! But, in reality, he is beyond all names and forms. So he appears to the devotees and blesses them according to the name and form in which they worship him.He is unaffected by all that. For him, all are his own Self! So, we can worship him as any *avataar*. Bhagavan has appeared as Lord Subramanya to Kavyakhanda Ganapathy and Sivaprakasam Pillai. How to deny that? It depends on

their mental disposition. Bhagavan appears to them that way, because that is how they assume him to be. ----- "Yat bhaavam tat bhavati" - that is, 'What we firmly believe become the (apparent) reality.'

# C. <u>Was Bhagavan an avadhuta?</u>

Ativarnaashrami! It is a status beyond Brahmacharya, Grihastha, Vanaprastha, Sannyasa, Hamsa, Paramahamsa etc. It is a state beyond all the rules of sastras (scriptures). It is called Atitaashramam. Even this is an ashramam; there will be a control.

73(a). We cannot tell that. He had read thre book on the lives of 63 Saivite Sages (naayanmaars) and had worshiped them. From that Bhagavan had acquired the vairaagya (mental rectitude). Reading the epic of Peiyapuraanam gave him the vairaagya. Then the experience of death brought further vairaagya. All these are written in the biographies of Bhagavan. But, if we ask Bhagavan, he would just say, "Maybe it is true". But he never told anyone definitely that only after doing such and such sadhana he could attain Jnaana, or that he already had got it earlier. No one had raised this question with Bhagavan. We could not ask him that question.

(50)

The sage, in whose presence we experience peace of mind, a sort of love and devotion, he is the Guru. Someone may be a great religious personality; but, when we approach him if we don't feel this peace of mind, if no tears of devotion flow from the eyes, then however popular he maybe, he is of no use for us. But if it happens even with an ordinary guru, one will be benefited by this guru. So the disciple gets his guru according to his devotion. The intensity of attraction between a magnet and a piece of iron depends upon the purity of the piece of iron. Is irt not? Likewise, even though one is old, if there is no maturity, what can we do? So, we can take that person as our guru, whose mere sight gives us peace of mind, and arouses our devotion. We need not enquire about his background. The definite of a guru is just this.

103. Atma (the Self) has become this Guru.

104. Keeping Bhagavan in the Heart as the form of the Self brings the confirmation that this is not different from that.

(51)

- C. Is Bhagavan a Satguru?
- A. Guru; Satguru.

The sastras (scriptures) describe this. How the guru should be? Should he be like Lord Muruga, the embodiment of Jnana? Can he have any worldly attachment? Can he have desires? ... One may investigate on this line. For that purpose, the sastras give the characteristics of a guru. Common prople will look for all these characteristics in a guru. If the characteristics are there, they may choose that person as their guru. This is the rule of the sastras. But with a guru who besows experience, one need not apply these rules. As I said earlier, that person, as soon as seeing whom we experience peace of mind, contentment and devotion, should be taken as our guru. That is the only correct way. There are many books describing the characteristics of a guru and a disciple.

# C. <u>Was Bhagavan a *Jnaani* and a *Bhakta* at the same time?</u>

A. He is both. He is neither a mere Jnaani, nor a mere bhakta. His is Jnaanottara Bhakti – (that is, devotion acquired at the culmination of jnaana.)

He was a Satguru. He bestows grace in three ways: "When a jnaani, who has realized the absolute, casts a look, all our sins are driven away" - says Kaivalyam. Accordingly, the mere look of a Satguru will turn

| into | blessings.    | Or, just one word from him in enough. Or else, even if he thinks a thought in his mind, |
|------|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| that | will suffice. | This is the true characteristic of a Satguru.                                           |

- 108(a). No. Whether the guru is a man or a woman, there is no difference. *Jnaana* has nothing to do with the body.
- (3a). Maybe. Whether he is a *grihastha* (householder) or not a *grihastha* is insignificant.

  Only that he is a human being is significant.
- (4). Very well! (laughs) Especially, only for them he maybe more suitable.
- (5aa). Maybe he is a guru of experience. What you find in books are just experiences. When he happened to read scriptures, surprisingly, he found his own experiences written in them. Prior to that he did not know anything about those books. He did not know the sastras. "Oh! I see! Is it so?" ... He would be glad to see the congruence. "Is it similar to my experience or different?" ... He enjoyed this comparative investigation. Likewise, what is written in the scriptures is just the experiences of *Jnaanis*.
- (5bg). Maybe that is one of the eight types of gurus. Definitely not a *Jnaana Guru*. ...guru, Karaka guru, Vidya guru ... are some of the various types of gurus. Maybe that is one of them. Only *Jnaana Guru* is true

(53)

Guru. The rest maybe like school teachers.

- (5bh). There are two types. One type of siddhis are those acquired through practising techniques and worships. If a Satguru acquires any such siddhis, it maybe due to his intentions and contemplations about them in his pervious lives. "Jnaanam swatma siddhi" is the saying. [That is, 'Jnaana is attainment of the Self ] As soon as one acquires Jnaanam, all these siddhis will manifest spontaneously, without one's knowledge. So, they [the Jnaanis] have no connections with them at all. Only others [non-jnaanis] may say, "I performed that siddhi. I showered my blessings like this and it got healed." A sarguru won't say that. But, [miracles] will take place. [Miraculous] experiences may happen to people; but, for the Jnaani, the sense of having performed it won't be there.
- (6). The salary is just to remain abiding in the experience he has instructed. That is the *guru dakshina*.

## C. What kind of dakshina did you give Bhagavan?

There is a song for that in *Kaivalya Navaneetham*:

"O Master! You have resided within me ruling for innumerable life-times. You have now come out just to liberate and save me giving me upadesam. This dog, that I am, cannot find any means of repaying my debt to you fjor help you are rendering. Praised be thy sacred feet!"

(54)

"When the disciple said so, the master looked at him with pleasure and asked him to sti closer to him and told him gracefully, 'If you can remain abiding in the awareness of the true form of the Self, without letting the three shackles that bind you to follow with you, that alone is the repayment you must make!"

That is without giving place to the three shackles of ignorance doubt, and delusion, if you can remain abiding in the experience of beingness of the true form of the Self, as indicated through demonstration by the Guru, only that is the Guru Dakshina. Bhagavan has said that is the real service for the Guru.

8. It is just the lifelessl body. ... Bhagavan had bestowed his grace even with his body. ... Then people worried, "What to do, now that the body has gone?" Then Bhagavan said, "So, do you mean it is just this body that is doing all the good? Is it the one that is blessing you? There is some power. That power is bestowing the grace. You receive it according to your capacity. Whether the body is there or not, it is [the function] of that power. It is not necessary for the body to exist.

(55)

77 / 115 Ritual. It has no meaning. Saying 'namaskaaram' and raising folded hands are all just customs or conventions.

116. Good and bad are equal for him. Both are same.

There will be no difference between a Satguru's life and what the *Vedas* and *sastras* say. Whatever you fine in Bhagavan's life, you will also find in all of the *sastras*. Nothing can be absent in them. The tongue will not utter even forgetfully [anything contradictory]. That nature will not change even forgetfully. Some power will not allow them to behave wrongly even if they want. Even if we wqant to say something wrong, the tongue will not do that. Even if it comes to the mind, it will not paa out through the tongue. It maybe expressed in some other ways. So, their behaviour will never be against the *sastras*.

119. I don't think so. People simply come and tell me that "Jesus Christ took upon himself all the sins of his disciples. Because of that, he had to face so much problems. The books say so. Similarly, Bhagavan has absorbed all the sins of this various types of devotees. Those sins have manifested in him as a terrific disease. Taking on himself all the sufferings of the disease, he has saved others from it." People say this.

But, I don't believe it. Bhagavan never said he has got cancer, nor he considered himself so. Thinking, "Bhagavan has got this disease. He is suffering from it. ...", it is only we that sufferred. It was disease for the devotees; not for Bhafagavan. Bhagavan never said or even thought, "Oh! I have got this disease, I have got cancer." We have nothing to say how it came to be. In the same way as the body, the cancer has come to be. That's all. But, people attribute causes for it in this way. We don't believe it. Our mind tells that Bhagavan has no disease. Our view has become such. That is all. (laughs) Equal vision. ------ All these are simple and normal. All these are our own imaginations. Insignificant matters. Many such matters have been subjects of such gossip. It is not at all a surprise for us. As we walk along a path in the jungle, accidentally the foot kicks a stone, which in turn knocks down a poll, and it falls on our foot. What would you say about this. Likewise,

(57)

even if anything related has happened, unlike us, Bhagavan would not have any (intentional thoughts) samkalpas based on it. [The poll] might not have any intention to hit; yet, it can strike. If stones are strewn indiscriminately, the foot would just happen to kick it. Similarly, it is a normal matter. Nothing significant in it. People who know don't talk about it; nor do they observe any difference.

- C. <u>Kunjuswamy did not want to answer my question, whether Chinnasamy had been</u> beaten by Bhagavan.
- 120. No. At the time of his passing away, there was some sorrow. Only Bhagavan's physical form passed away. But, what Bhagavan had pointed out was his true form of the Self (swarupa). Is it not? As I meditated on this thought, the mind became peaceful. In those days, when we go and sit in Bhagavan's presence, our minds were prevailed with a tranquility and peace of mind. That is available even now when we sit near Bhagavan's samadhi shrine. So, I feel no difference at

all. Whenever I close my eyes, I place Bhagavan in my heart. So, Bhagavan has not gone anywhere. He abides in our heart, not only in the hall. (laughs)

- 134 B. The same! No difference!
- A. It depends upon the mental attitude of each and everyone.

(58)

- 122. I think of Bhagavan as the true form of my own Self (*Atma swarupa*). Not as alien to me. What exists is just Bhagavan. My life and soul (*atma*) are just Bhagavan himself. ---- I had this attitude even in those olden days. Now, it has become even more firm.
- 123. I had a *vidya guru*. Before I came to Bhagavan, I had a guru who taught me all the *Vedas*. He is no more. He is no more. He has given up his physical body. I have studied. There was one. ---- Tamil. He was not only a Tamil pandit. He had studied all Vedanta (Shankara's). In 1919, when I was 12 years old. He taught me for 6 years. Then I had come here.
- Narayana Guru ... I have seen. ... Spiritual teachings, similar to Bhagavan's, can be found in his teachings also. He also tells exactly like Bhagavan. In one place Bhagavan says, " Even slight movement of chitta (the mind) means *samsara* (worldlyness); if the *chitta* (the mind) abides firm, that is *mukthi* (liberation) ." That is, what Bhagavan says is, liberation (mukthi) is to keep the mind still. He says the same thing in Malayalam:

"Don't be aware. If you are aware, remain awake as awareness / consciousness."

(59)

That is, "One must abide in the intermediate state of being neither awake nor asleep. That is the true form of our Self (swarupa)." Bhagavan says, " ... ... ... So, I look upon such similar points

expressed by Bhagavan as equivalents. There may be many which vary. I don't look at them. I have nothing to do with them.

### C. What was the attraction in Narayana Guru for Kunjuswamy?

I have seen him even as I was a boy. Before coming to Bhagavan, I went to have his darshan, because he was considered to be a great sage. After I have come here, he visited Bhagavan and composed verses in praise of Bhagavan. So he is familiar to the Ashramam. Therefore, when I went to see him, on my way to Varkkala, he enquired with me about Bhagavan. He was full of praise for Bhagavan's philosophy and his experiences. He blessed me and said, "You stay there itself." so, I have some devotion for him. That is all. "Having been born in Kerala, you are fortunate to be able to serve Bhagavan there. It is a good fortune

(60)

for Kerala itself. Therefore, don't leave; remain there itself," he advised. I have written it. Although he [Narayana Guru] himself was a Jnaani, if someone visited, he would, he would enquire, "For what purpose you have come? What is your need? Where are you from? ..." That is his custom. But, Bhagavan never talked with anyone who came and went. He just remained blessing everyone; but, never said "come" or "go", nor did he enquired about one's whereabouts, or the purpose of one's visit. Having observed this, Narayana Guru realized, "Aha! I see! This is the correct behaviour of a Jnaani. Is it not? Bhagavan doesn't say 'Come'; doesn't say 'Go'; nor he says 'Stay'. He just remains abiding in *Atma Swarupa*. This is how a Guru should be!" And then, he composed what he observed in verses.

125. 'Guru' means ... Even though there is no Guru as external object, the Guru as the Self always exists. That is, when we attain the attitude that Self is the Guru, if doubts arise, that which confirms with a feeling in the heart as 'This is It! This is It!', only that is the Guru. Only that is Satguru; the existential Guru; our

abidance at existence [as existence] is the Guru. Normally, Guru is not in Bhagavan's body. To retain in the heart, the essence of his existence (*sat*) – the true form of his Self – is what is called *Sat Guru*. Sat – Chit – Ananda. (Existence – Consciousness – Bliss). In this the existence aspect is Guru. Sat (existence) needs no space. Sat is in the heart of all. If it leaves us, we will be dead. (laughs). Therefore, only that which exists as existence is the Guru. Therefore, no one is without a Guru. If there is no guru outside, it is inside. Guru means only existence (*Sat*). That which is weighty, and superior to everything else is the Guru. That is just existence alone. Therefore, no one is without Sat Guru. Even Bhagavan says, "Shine as my Guru, making me free from faults and worthy of Thy Grace, O Arunachala!" We say that Bhagavan has no Guru. For him Arunachala is there as the Guru. If we ask him "Who is Arunachala?", he says, "That is just what is in the heart." Everyone has his Guru. It can be in two modes: externa (*baahya*) and internal (*aandara*). It can be just an intenal, without an external. It is just good to have an external guru. Nothing wrong in it. It is not

(62)

necessary that everyone must have an external guru. "This jnaana will not enter (into the mind of) an genius of discrimination (*viveki*). If it still enters, then he is a holy person who had accumulated merits of good karma for crores of his past lives" says *Kaivalyam*. If one has (brought with him at birth) meritorious *samskaras* of former lives, for such a person, this awareness will arise automatically; it will happen spontaneously. - There is neither *sishya* nor *guru*. Not for the guru, because he just exists in the true form of the Self (Swarupa).

- C. This is the view of Advaita. But, I have Dvaida (drishti) view.
- B. <u>For me, do I need a guru or not?</u>
- A. You need a guru.
- C. At the beginning of sadhana, is a guru not necessary?
- A. Necessary. A guru is necessary. Certainly necessary.

| 113.                      | When the disciple approaches the Guru, there are conditions as to how a diciple             |        |  |  |  |  |
|---------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--|--|--|--|
| should be. [ <i>Kai</i> v | valya Navaneetham says:] -                                                                  |        |  |  |  |  |
|                           | "Being just like the vital force is to the body,                                            | 1      |  |  |  |  |
|                           | the eyelid is to the eye and the thread is to the needle,                                   | 2      |  |  |  |  |
|                           | ready to catch the venomous cobra,                                                          | 3      |  |  |  |  |
|                           | embrace the angry tiger,                                                                    | 4      |  |  |  |  |
|                           | pick up the burning fire and                                                                | 5      |  |  |  |  |
|                           | face an elephant fearlessly as soon as he is bid,                                           | 6      |  |  |  |  |
|                           | helpful he should be [with the guru] like the chitta which is difficult to get lost.        | 7      |  |  |  |  |
|                           | To such a genius, the Atma Jnaana maybe offered."                                           | 8      |  |  |  |  |
|                           |                                                                                             | (63)   |  |  |  |  |
| Thus it is explai         | ined how a <i>sishya</i> should be if his <i>Atma Swarupa</i> is to be revealed to himself. |        |  |  |  |  |
|                           | [Kunjuswamy's commentary:]                                                                  |        |  |  |  |  |
| Line 1:                   | Just like the living body and the life-force (prana) in it, and the eyelid and the e        | ye -   |  |  |  |  |
| Line 2:                   | (The thread [to serve its purpose] should pass through the hole in Ithe sewing n            | ieedle |  |  |  |  |
| – not in any oth          | er way.) Just like that needle and the thread -                                             |        |  |  |  |  |
| Line 3:                   | (A cobra is approaching with its hood wide spread and if the master tells "Go ar            | nd     |  |  |  |  |
| catch it", [the si        | shya] must catch it without fear of being bitten.                                           |        |  |  |  |  |
| Line 4:                   | A tiger is coming and if the Guru says "Go and hug it", the sishya must do it.              |        |  |  |  |  |
| Line 5:                   | If the Guru orders to pick up the burning fire with hand, the sishya must do it at          | once.  |  |  |  |  |

Line 6: If a deranged elephant comes running and the Guru says "Stand facing it fearlessly", the sishya must do so bravely.

Line 7 & Line 8: Even if the Guru tests one in all these ways, only he that withstands and succeeds in these tests in the true sishya. Only to such a sishya, the Guru must impart upadesa. Similarly, there are other ordinary rules as well.

(64)

Yes, there are. There are people who call themselves our relatives. Maybe, some accept him as Jnaana Guru. Instead, some may visit here with the aniticipation of acquiring property and wealth through having his *darshan* and offeing *biksha* etc. Depending upon whatever is their need, they do that. According to their individual attitudes they do all these. According to their disposition and their maturity, whatever they pray for they are bound to obtain. "He who bestows whatever boon to whosoever that requests." --------

But, when the state of *sthithaprakjna* befalls, the elements (*buta*) will remain, but the *sishyatwa* (i.e. disciplelship) will terminate.

There are rules in the *sastras*. According to the needs and prayers of people there are paths and techniques to be followed. If a rich man needs more money or he wants the welfare of his children and family, then he has to approach the appropriate guru. Then it is the custom to take fruits and coconut and *dakshina* (fees) for the people there. On the contrary, one must offer one's heart to the *Jnaana Guru*. Having offered the heart, the matured disciple would surrender to the Jnaana Guru saying, "Oh, master! You may

(65)

treat me as you wish. I have nothing here with me. I take refuge with you." Matured disciples would go like that. Worldly people craving for worldly things, may think, "What is the gain in offering all these to these people?" so, now, when you want to meet a sanyasin, if you offer thim whole unbroken coconut

or lemon, the result will be full (satisfaction). Instead, if you offer banana etc., there won't be full result. Like these, there are rules. All of them belong to *Karma Kaanda*.

| 144.                   | In my early days, I have performed so many kinds of sadhanas. Having had                |
|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| Bhagavan's <i>dal</i>  | rshan and having come to know about Bhagavan's philosophy, the sadhana is just to       |
| abide without th       | noughts. He has told to abide without any samkalpa (intentions). As far as possible, to |
| suppress all <i>sa</i> | mkalpas or to be without any samkalpa seems to be the only important sadhana. That      |
| is what I think.       |                                                                                         |

145. That is purity of food, purity of mind, and purity of abode – all these would be conducive for it. Bathing, chanting, singing hymns, doing puja (worshipping) – all these are sadhanas which promote purity of

| mind. For people who have achieved some firmness, all these are unnecessary. |
|------------------------------------------------------------------------------|
| [Kaivalyam?]                                                                 |
|                                                                              |

(66)

Doing puja, doing japa, having darshan of temples and sages, and serving them – all these witll bring about the purity of inner faculties (*antahkarana*). Mental purity will be attained. You meditate only after that. If you try to meditate in the very out set, nothing can be grasped. The mind won't settle in it. That is why all the rules and methods have been formulated.

- 146. It is common to all equally. Varies according to locations, according to the temples, and according to the age or period. Some read books. Some take pictures. Likewise, there are various rituals. All rituals are just good.
- C. <u>Is puja necessary for Westerners?</u>
- A. Not necessary. For your way of life, it is unnecessary. If one is born a brahmin, he must do puja. Even for me it is not necessary. I am not brahmin. So, according to their authority, according to their nation,

(67)

according to the race in which one is born, doing of these rituals (*krias*) become a traditional custom. For those without such custom, it is not necessary. For the Westerners it is unnecessary.

- 149. I am doing mental japa, praying, meditation, enquiry all these one or the other alternatingly.

  Whenever (the mind) does not abide in *vichara*, I do all these whenever the mind is somewhat agitated. While walking we carry on *japa*. While sitting we perform Vichara. Sometimes, we say prayers. I keep all these as aids or supports. Keeping all these as supports, we approach *vichara*.
  - C. <u>Dhyana means vichara?</u>
  - B. No.
  - A. Vichara means to remain without thought. To think of Bhagavan alone, is *dhyana*. Japa is to recite any mantra continuously without any break. I don't do *puja*. If I do, I do it mentally. Nowadays, I am unable to go to the ashramam. I just sit here and imagine doing *abhishekam*, aradhana, alankaram, archana, showing of camphor flame, and doing *namaskaaram* all these mentally. This is what

(68)

is called mental *puja*. This can be done in any way. All these purify the mind. If the mind abides firm in Vichara, all these are unnecessary. It won't abide at the top. We are doing all these, just to havce it abide there. The elders have formulated all these techniques just for this purpose. We just have to

follow them. That is why all these karma, Bhakti, Yoga and Jnaana. Otherwise, Jnaana alone will be sufficient. What for all these Karma, Bhakti, Yoga and Jnaana? Just steop by step. There is a difference between them. There just supportive, nothing else.

C. Do you these types of sadhanas daily?

A. Daily. I will be doing one or the other always. When the mouth is shut, I carry on meditation. Otherwise, I will be doing *japa*. To prevent the mind from going after other matters, I am always engaged in all these.

164(10). Panchaakshara mantra (with pranava). OM NAMASIVAYA.

51(?)C. Which stotras do you recite?

A. Bhagavan's.

159. Meditation on Bhagavan's form. (saguna form).

C. <u>Is your vichara, nirguna?</u>

A. Vichara is nirguna (formless). All the rest are saguna (with form) – stotras like Shiva Stotra, Siva, Sankara etc.

155. No.

(69)

156. Not much with the crowd. When Bhagavan was alive, there will be crowd while sitting in the presence. Nowadays, all alone.

(3) No special reason.

| 157. | In his house itself. There is no chair – jit in the same position also.                 | ust a bench. I would be sitting on it. If I want to do japa, I can do                                                                                                                                                                                                 |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 158. | During the early stages, it has a significult sukhasana.                                | cance. But, now I do it wherever – whether in padmasana or in                                                                                                                                                                                                         |
| 152. | for 10 to 15 minutes. Moreover, even we. That is what lam doing all the time            | ne. Now, due to physical debility because of old age, I sit only without these asana, there is no lack of meditation and japa for e. That is my pass time hobbty. But, meanwhile if somebody erwise, always just meditation. I have no other work to do,              |
| 160. | true form of the Self – i.e. in the thoug which subsists when all trace of 'I' tho when | vichara is thinking. So, it is to remain without any thought as the ntless state. Even Bhagavan has said, "The realization of that ught is gone, is good tapas." To exist as that which remains  (70)  e best of tapas. That alone is dhyana. Bhagavan says just that |
|      | is vichara. I am just following that.                                                   | e best of <i>tapas.</i> That alone is drivana. Driagavan says just that                                                                                                                                                                                               |
|      | 162. At the heart Not                                                                   | he anahata chakra.                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | 160(b). To fix it on one thing.  on just one thing – which is Bhagavan                  | To fix it on just on form. Without letting it go elsewhere, to fix it one pointedness ( <i>Ekaagra</i> ).                                                                                                                                                             |

- 164(1). Previously, I had it. Nowadays, I neither want it, nor don't want it. It is at the heart. If we have to go somewhere, it cannot be carried along. Is it not?
- (8). Mostly it is convenient to have the eyes open. If the eyes are closed, thoughts might arise. If the eyes are open, attention may be directed at just one object. If we remain seeing nothing in particular, with the open eyes, it lets [the attention] a little more firmly in the heart. So, it depends upon one's training. There is no need to keep the eyes closed. But, can have them closed also. For vichara, any posture will do. But, there must be the objective [lakshya], whether eyes are closed or open. With that objective, even open eyes

(71)

see nothing. The inner objetive – that is, Bhagavan's view, is the objective of the heart." It is wide open in all directions. [It will let the attention] fix still more firmly. The practice is difficult. Therefore, it can be done in any way. For me nowadays, both are equally alright. It has become a habbit. So it makes no difference if the eyes remain open or closed. Once the objective is firm, nothing is seen; japa stops; prayer stops. Is it not? What kind of an eye it is? Though it is there seeing, it sees nothing. So there is no need to close the eyes. But, it maybe closed also.

167. Meditation – only after coming to Bhagavn. Prior to that only japa. I came to know about dhyana only through Bhagavan. Vichara also I came to know only after coming to Bhagavan. I learned about it by reading Bhagavan's books of *Upadesasaram* etc. and questioning Bhagavan himself. First only japa, there.

168. No.

\*\*\*\*\*

(72)

# Kunjuswamy commenets about my path.

Good path. That is a good path. I am very happy to hear that you are practicing it. May Bhagavan bless you so that you may abide firmly in that ultimate state.

170(a) Following the pabt of Bhagavan, I do not give any upadesam. I just reply to questions, if someone asks like this. Some may take it as upadesam.

# C. <u>Do you give *Diksha*?</u>

A. No. We don't consider it as contradictory. Those who do it gain a lot of happiness.

Bucause3 of our acquaintance with Bhagavan, we do not have much interest in all these. As we some great objective, we neither support it, nor reject it.

208. <u>Is there any reason for Bhagavan not having appointed (1) any successor or (2)</u> outstanding sadhaka before his demise?

Bhagavan's successors are countless. So, he had no need to appoint any new successor. There is no one for Bhagavan to say as 'this is my successor'. Therefore Bhagavan did not have the thought or attitude that he must have someone - some *sishya* as successor. Bhagavan looks upon everyone as the form of the Self (Atma swarupa) itself, and not as a *sishya* or as an *ajnaani* (ignorant layman). All are seen

(73)

just as himself. As evidence for it, there is a line in one of his songs:

#### attanmait tannil unara

#### tannul minnum aanma ...'

That is, 'in all the varied fragmented *jeevas*, that one unfragmented light that shines, becoming aware that one's real form within oneself, within one's Heart the light of Atman flashes...' Once we get the experience of getting established in the transcendental state, then when the world and the beings are beheld, the bodies are not seen. What is then seen in all beings is only the true nature of the Self (Swarupa), which is of the form of consciousness or awareness. There is no small or big; nothing is alien, neither guru, nor *sishya*. So although he has no such successor, there are crores of them. -------------------------(Guru) Lineage means, ... all lineages of Gurus are just his lineage only. All paths are just Bhagavan's paths. All are only himself. No one is alien to him. There are many kind of religions. In all the religions, Bhagavan looks into the truth that is common in all religions. All that is found to be just the truth. Bhagavan personally has no ashram of his own,

(74)

(76)

asked further. Then he replied, "The same 'chaitanya shakti' that we received in his presence, when he was alive, is now available even more. I say this because, when I was practicing meditation then, I had to look up at Bhagavan's form now and then. Now, there is no need to look up. Bhagavan resides in the heart itself. Bhagavan abides in everybody's heart. So, there are more advantages, no disadvantage for meditation." When Bhagavan was in his sacred body, His photo was also there only foro that purpose. It had no other significance. Bhagavan did not exist as the physical body. He was of the true form the Self (*Atmaswarupa*) alone. That is how it appeard for us. That appearance is now in the photos also. (laughs)

138. It depends upon maturity. As you [Research Scholar] said now, about the five kinds of practices ....

The question is, is it necessary to have a guru who is in the body. If one gets the *darshan* of a perfect *jnaani* like Bhagavan, then there is no need again for all those *vidya gurus* and *upadesa gurus*. For such people,

the sastras suggest three paths: First is Viveka Gathi. Next is Viraktha Gathi. Finally Deiva Gathi.

Viveka Gathi is to learn all the Vedantas and Sastras from a guru and get to know the society. This is one path called Viveka Gathi. The next is Viraktha Gathi. Some people get a sudden dispassion. Once possessed of this dispassion, one knows nothing. One renounces everything. In that state of total dispassion God, revealing himself as Guru, bestows Jnaana (realization). Deiva Gathi is, unlike choosing someone as Guru and following his teachings, casullay visiting a sage along with many others, and hearing some statements made by the sage while he is instructing someone else. As soon as the statements are heard, this person is so attracted that he thinks, "Oh! It seems so nice. Let me practice and see." Although the guru does not know this person, nor had he ever given him any upadesa, he proceeds to keep practicing it. Overhearing what is spoken to others and taking it as upadesa for oneself and following it is known as Deiva Gathi. Thus, there are three paths. Therefore, those who did not have darshan of a perfect Jnaani, do have the need of all

(78)

these *Vidya Gurus*, *Viveka Gurus* etc. *Kaivalyam* says, "All the evil karmas brought along [to work out] will be driven away by the mere look of a Jnaani, who had realized the absolute." If a perfect Jnaani casts his glance at someone, all his sins will be destroyed and he will attain the state which is the culmination of all sadhana. Therefore, it is very great indeed to get a perfect Jnaani. It is said that, "Liberation is just to abide where such a *Jnaani*, who is God himself, resides. "Thinking we need not do anything, if we go to the place where such a god-like Jnaani resides, his presence will take us along the right path. Even if we have done no sadhana, it will induce us to do it and make it advantageous for us. The presence has all this power", he says. Therefore for those who have had darshan of Bhagavan, there is no need for another guru. It doesn't seem to be necessary for them. It doesn't mean they should not have one.

175(2) (In the presence of Bhagavan ) there were many people. But, for those who came for Bhagavan's

(79)

darshan, it did not occur to investigate whether 'this person has *jeevan mukthi*, that person has not, that person is far off in sadhana, and this person is a little less.' In those days, many people asked Bhagavan, "People like Aurobindo, Ramdass Swamy, Swamy Sivananda... are they all *Jnaanis* or not?" But, Bhagavan never experessed any comment. He neither declared them *Jnaanis* nor as *Ajnaanis*. The reason lwhy he never gave any comment on anyone is that, for one who has realized one's own true nature, nothing exits apart from himself. "Is this person a Jeevan Muktha? Is he a Brahmavit, Brahmavaran, or Brahmavaishta?" ... It never even occurred to him to investigate another individual on this line. Only others, common people, designate him as Jeevan Muktha, Brahmavit, Brahmavaran and Brahmavarishta. This differentiation can only be in our view, not in theirs. Likewise, for those who see Bhagavan, even this mental attitude to differentiate in this manner doesn't happen.

176(5) There are many. All of us lived together. Didn't we? Daily we see each other. Daily we talk to also. ----- In scriptures we find two types of Vidyas (knowledge): para vidhya and apara vidhya. Stotras and

(80)

sastras are known as apara vidhya. So they are common knowledge (apara vidya)... like, oratory, mantras, soothsaying, learning of various techniques – all these are called apara vidya.

Bhagavan's was para vidya. Some of the subject matter of paravidya can be found in 'Guru Vachaka Kovai". Stotras can be found in "Sannidhi Murai" - it contains less of Vedanta matter. Therefore,

"Knower of various agamas, know apara vidya.

Those who sleep with awareness of its bliss are knowers of para vidya."

says 'Sasivarna Bodham' verse 31.

Those who know the different types of *agamas*, and are capable of explaining them, just know *apara* vidya. Only those who always abide in the true form of the Self, have attained Para Vidya.

Likewise,

"Even those who knoow all the sixty four arts,

are unaware of the absolute that is beyond birth and death."

says 'Sasivarna Bodham'.

One may have studied all the four Vedas and the 24 Agamas, yet these are not part of *Para Vidya*; they are just *Apara Vidya*. Therefore, 'only those who sleep with awareness of its bliss are knowers of *Para Vidya*'. Only to abide in that state is known as Para Vidya. Thus, Bhagavan is one who is always in that state of Para Vidya. All other lectures, and writings in books, just belong to Apara Vidya. (Sasivarna Bodham).

(81)

'Guru Vachaka Kovai' is OK. It has good amount of Bhakti and some Jnaana. I quote a song from it:

[Kunjuswamy recites several verses from Muruganar's 'Sannidhi Murai'.]

So much of good philosophy is expressed in these verses.

Foods specified for practices are necessary indeed. But what Bhagavan recommends for sannyasis like us, who cannot properly follow those regimen, is to adopt modration in consuming food, which is the best of all rules". Among all rules regarding food, consuming little at a time in lesser quantities is most important. That is the necessary dietitics. Bhagavan says that is the system (?). That is what we follow. That is what is called satvik – to consume little at a time is satvik. The very satvik food, if taken in excessive quantities will

| become ta | amasik. | This is an ol | d instruction | aiven to us b | v Bhagavan. | We are follo | owing just that. |
|-----------|---------|---------------|---------------|---------------|-------------|--------------|------------------|
|           |         |               |               |               |             |              |                  |

- C. Have you taken any non-vegetarian food in your life?A. No.
- 149a.1 No. Vegetarian.
- 149b(2) There is a lot of it. (rep) Sadhana will easier only if ther is moral behaviour.

  Otherwise, the mind won't be attracted towards sadhana. *Yama, Niyama, Asana, Pranayama, Prathyahara, Dharana, Dhyana, Samadhi.* This is the order. This is common to all.
- (3). No. *Kama* (lust), *Krodha* (hatred), *Loba* (greed), *Madha* (arrogance / ego), *Macharyam* (jealousy) all these six must be rejected.
- (6). If it is a good family, it compatible indeed.
- (7). All. If in the family, the wife also practices sadhana, then such a family is a good one. There is no objection for them. [They are not obstructions.]
- (8). More than any other things, I offer them blessings, mentally. That is the greatest of *punya*. That us the supreme gift.
- 150. Yes. I do. It is good for the body. And it is also good for sadhana. On the days of fasting, the mind

remains free from distractions. The mind abides much subdued. If we eat too much, lethargy will somewhat obsturct the mind. Therefore, fasting is good.

- (2). Neither do I reduce, nor increase it. Just moderate. Moderate. (rep) Moderation in eating habits.
- (3). That is also moderate. Bhagavan has said, [in Devikalottaram] "The foolish mind daily becomes degenerate because of sleep and thoughts etc. There should be neither too much sleep, nor too much thinking. Both of them obstruct the mind in meditation and one-pointedness. Too much talking and too much thinking about variouys worldly affairs should stop." We are following in that manner.
- (4). I go to bed at 9.00 or 9.30 pm. And wake up at 4 am. It has become the usual habit. We don't force ourselves to wake up. No alarm is set. When he timel comes wakefulness also comes. Ass we hace lived with Bhagavan, we wake up automatically without alalrm or watch. ------ As I grew up in the presence of Bhagavan since my childhood, all the disciplines were acquired automatically. Nothing I did by myself. In Bhagavan's presence whatever happened to be the norm, I followed exactly.

(84)

- (7). I have not observed silence in Bhagavan's presence. (By myself) I have observed silence for some time. Although I don't talk with others, daily I talked with Bhagavan. Daily, I recite Bhagavan's books. In Bhagavan talks, we talk. That is all. As a support for sadhana and for the sake of convenience, I had taken the vow. That is all. I had been like that for a few days, when I was in Pelakkothu.
- (c) How much time did you speak only with Bhagavan?
- A. Not for a long period. Only for a few months.
- 150b(3) No. I did not know what cinema was. So one day, when I was in a different place, not in the city, with the help of a friend, I visited a cinema on day, to see how it is. Having seen what it is, after that I did not go again, for whatever reason.

(12). No. Devotees! I don't differetiate whether they are men or women. I do have acquaintance with devotees. I don't control them; nor do they control me. (laugh)

(85)

- 151(8) No.
- B. <u>Never.</u>
- (6). I have gone on yatra (pilgrimage). Once I have been to Hrishikesh and Kasi. After that all Kasi's and Hrishikeshs, I found within my heart. So, I never went a second time. I have been to Chidambaram and other places in a second round of tour. Not all at once. Now and then, little by little. I went to Rameswaram etc., not on my own. Some of Bhagavan's devotees took me along. I visited those places with the help of those devotees and returned. When I went to kasi, one of Bhagavan's devotees here took me there. He took me to many places and showed them to me. I did not have any money, not did I have any plan. So, if someone called me, I considered it as Bhagavan's order. I visistee those places jusst because of that (attitude). That is all. I did not visit any place on my own intention, earning money for that purpose. I went to those places only in this manner. Bhagavan's devotees took me. I visited along with them and then returned.
- A. No pilgrimages (nowadays). Even in those days, no pilgrimages. Having seen Bhagavan, I did not have any desires. All what is to be seen is with Bhagavan. So, all these happened spontaneously.

(86)

- 93 (5). I have studied a little. Saivism and Vaishnavism I know a little of these. I have read Thevaram, Thiruvasagam, Periya Puranam belonging to Saivism. I know them. There are also, puranas like Arunachala Puranam. I have read some of those histories. I have seen a little bit of Sivapuranam. I have read Ramayanam, Maha Bharatham, and Bhagavatham. All these belong to Vaishnavism. I have seen even that. I don't differentiate. All are one for me.
- C. What does he read nowadays?
- A. Nowadays, I am mostly engaged in meditation and japa. Occasionaly, whenever I am bored, I read a little. That is all.

(2) It was not much of a habit.

#### C. <u>Formerly.</u>

I recited stotras in Bhagavan's presence. That is all important for me.

## C. Which day – time is auspicious for meditation?

The time period after 4 am. Is said to be very auspicious Brahma Muhurtham. Then, during the

(87)

daytime a little, if people were there. At night, after dinner, after 7 or 8 o'clock, before going to bed one or two hours of meditation, or as long as possible. ------ At other times, there will be lot of people and noises. How can that time be convenient? But, that time is meant for other common people; not for Bhagavan's desciples and Bhagavan's attendants. Sannyasis like us must always be in meditation. Constant meditation is the rule. No other work. No other plan. No other occupation. This is the occupation. Now you are talking to me. So I cannot meditate. If you leave, I just have to continue it.

#### 154. Before coming to Bhagavan?

I did not do any work. Even then, I had been doing (japa and tapas) chanting and penance and preaching.----- Nothing like that. When I was a small boy, Lord Parameswara himself gave me upadesam to chant panchaaksharam mantra. I did that in those days itself. As I kept on chanting, within a few years, I attained the capicity to absorb any lecture delivered by anybody. Using this, I started preaching

(88)

myself. Amazed at such a small boy giving lectures, people took me here and there. If I am asked to talk, I would talk. I have spent a few years in that manner. But it was not for the sake of food. I had my father and brothers at home. They treated me like a sadhu. So, I did not need to work. It did not occur to me.

179c(7). Telling stories. Periya Puranam, Alasya Mahatmyam (that is, Matsya Puranam),
Thiruvilaiyadal Puranam – stories from all these epics, I retold. Some stories from Bhagavatham and
Bharatham. All these, in Tamil.

Yes. There is no reason for it. Bhagavan used to distribute Vibhuti daily. We applied it. Some times, if kumkum is given, that also we applied. I am still following that. That is all. I don't think about the reason or purpose of it. I don't designate myself as a Saivite or Vaishnavite. I don't differentiate at all. It is not compulsory for me to apply Vibhuti, because I am a Saivite. This is a custom in the presence of Bhagavan; we simply follow it.

#### C. What is the meaning of Prasadha?

(89)

Prasadham is something from the presence of Bhagavan. It is good to take it. That is an attitude of respect. ----- It is done in remembrance of Bhagavan.

196. Bhagavan has written a song about the hill of Arunachala:

"Getting rid of the 'I am the body' idea and merging the mind into the heart to ralize the Self a non- dual Being and the light of all is the real significance of the darshan of the beacon of light of Arunachala, the Centre of the Universe!"

This Annamalai's true form of the Self is (Jyothi) Light. That true form of the Self iis shining as a light in the heart of every one also. To see Arunachala is to see that Light. Thus, this song explains the significance of seeing the Light of Arunachal. So, iit is considered to be of the form of Light; and not of earth and stone. That is not the vision. There seems to be some power in the stone that brings about the reminiscence. The mental disposition also is there. This stone has a unique power. Bhagavan has stated this in several places. It is a magnet. Not a mountain. If

we just remember it once, instantly we will attain that state. Bhagavan has said this many times.

(90)

"I had but thought of Thee as Aruna, and lo! I was caught in the trap of Thy Grace!

Can the net of Thy Grace ever fail, O Arunachala?"

Bhagavan sings thus, [Arunachala Aksharamana Maalai: verse 102]. So, it has the power. It is accompanied with a power of attraction that will destroy the individuality of all jeevas (individuals). As soon as one reaches this hill here, one's jeevatva is reduced and Isatva is increased. "Arunachala invites all the recluuses seeking Jnaana," it is said. All these specialities are there.

166? 196. Plenty are there. That is how it is. Bhagavan himself has shown the way. Bhagavan has performed plenty of Giripradakshinas. We take two of Bhagavan's paths as important for us. One is Vichara (Enquiry). The second is Giripradakshina. Giripradakshina will improve our abidance in Vichara. With this view, we perform a lot of Giripradakshinas. If some agitation or discomfort arise somewhere in the mind, or if a craving to go here and there arises, or an intention comes up, at once we go for Giripradakshina. When we come back from Giripradakshina, all those mental activities would have ceased, and it will become fit for meditation and japa. Therefore, there are so much of advantages in it. ------ Music is for concentration.

(91)

It is truly an aid for one pointed concentration. But, for spirituality, ther should be no noise. Otherwise, all will end up noisy. Music is against it. When the code of discipline for Sannyasis is explained, it is said that while swinging, no instruments to recon the beat should be used. We may sing the prayers vocally. That will be of advantage to spirituality. All instrumentals and entertainments are right opposites of spirituality. His name and form as books describe, and thoughts about him are supportive [of spirituality]. Therefore, music which is suitable for

entertainment is not helpful in meditation or spirituality. When the mind faces varioous problems, sufferings, and all sorts of difficulties, then listening to music will help us to forget them for a while. That is not so important for spirituality.

173. There are two types of Bhagavan's path. 'A solitary place, satvik food, company of good people and such other conditions conducive for meditation and japa are of advantage to sadhana.' That is what normally masters and scriptures say. But, what our Bhagavan says is that 'If one keeps hold of one's objective

(92)

steadfastly, and let his mind gett fixed on it, the obstructionws cannot do much harm to him. Whatever obstructions occur or do not occur, do not think about them; do not look a them.' So,

"Attach to the feet of the one without attachments

to get rid of all attachments." [Thirukkural]

To keep the one who is free from all attachment always in your view alone is beneficial. Whatever that is against the objective arises, disregard it and attach no importance to it. If you do so, that is conducive for sadhana.

176(3). <u>Kunjuswamy tells that Sivananda came thirice to Bhagavan: once for Bhagavan's jayanthim, once with a jamindar.</u>

Once, Swamy Sivananda, during one of his pilgrimages brought a jamindar along with him, rented a house in the townm had vadai - paayasam and all other food items cooked, and totok them to the Ashram, each in cart. He himself served everyone, and also took his food sitting beside Bhagavan. He had come just for this purpose – of giving Bhagavan items like vadai – paayasam. Then, he came once for jayanthi. All

Rishikesh Tapovanji Maharaj wa guru for Swamy Chinmayananda. He was from Kerala. On his wqy tfrom Kerala to Uttar Pradesh, he visited Bhagavan. He had Bhagavan's darshan and received grace. He has written a book [commentary?] on 'Atmabodham'. Ganesan is translating it into English. Then itself, he

(94)

has written about Bhagavan and Bhagavan's state. He has written about all the experiences he had during his visit. He also had plenty of experiences. He has written a stotram on Bhagavan, when he was in Rishikesh. He was a good sadhu. Ramdass had visited here and had received Bhagavan's grace. Thus, many sages have visited here. I have seen Ramdass here. I have also seen him in his Ashramam. Even Narayana Guru had visited here. Thus I was able to meet all these sages in Bhagavan's presence. There is no need for us to go anywhere. ----- I have seen Poondi Swamy also.

174. To give up means ..... Bhagavan never gives anyone any sadhana to perform! Only, people take it by themselves. So one has nothing to give up. If he gives up, ...he is the one who took up, and he will also be one who gave up. So, Bhagavan does not consider someone as "This person is following my path." And so, the thought that "He may give it up" has no place.

Bhagavan had not given any mantra or a technique and said, "You must do only this, and should not give it up." So, nobody seems to have given up.

(95)

People listen to whatever he says. He is like a Vidya Guru. He is vell educated. Can talk in English.

(laughs) If someone asks Bhagavan in English, he will give some reply. It has nothing to do with this. No one seems to have left. Those who know Bhagavan's philosophy, never leave. I have been to Ramdass Ashram and Narayana Guru Ashram and met all of them. That does not mean I have given up Bhagavan's path.

## C. Why Kunjuswamy has not appeared on the Pandal?

(96)

the Programme. Then I said, "I am too old. I am an old man. Moreover, I do not like very much to participate in meetings like this. So, there are so many great devotees of Bhagavan for this. Anyway, I am happy you have included my name in the programme. ----- On that day, gifts wer distributed, and I was requested to go and receive it. It was a book. I had received gift from Bhagavan himself. In those days, when Bhagavan was writing books, he would have the proof copies of the books neatly bound. Everyone of us wanted to get those books. On Bhagavan's suggestion, we ourselves formulated a condition. According to it, one who first recites from memory, the entire Upadesasaram or Ulladhu Narpadhu in front of Bhagavan will get those books. Maybe because I had no other work to do, I memorized very quickly and got two such books. So, the book thay gave did not impress me much. At first, my name was written in the gift book. When I rejected it,

Ramasamy Pillai's name was overwritten and given to him. So they have a respect and regard for me. When Bhagavan's cinema was taken, I was invited. But, I did not feel like posing in the public for photos together with 110 other persons. It seemed like children's play for me. Bhagavan was there always for us. So, because of not participating in this kind of activities, I was not ignored. I also did not ignore them. I was just not interested.

179c. (After coming to Bhagavan) Once I came here, my former habits of giving lectures etc. disappered; and I took to Bhagavans's path. Then, one day, when a group of people, though engaged in various activities, all were maintaining silence, Bhagavan said, "Having come here all are sitting like the fox with its tail cut off. These were people who were giving great lectures even as a small boy. What to do? Our

(98)

company makes all these people shut their mouth. Likewise, once a great pundit had visited. He was from North India. He had studied Sanskrit a lot. We were meditating in Bhagavan's presence in the morning at 8.00 o'clock. With the intention of letting Bhagavan know all what he had studied, daily for one hour, he would recite Sanskrit slokas and explain them. Those who were here did not know this [intention]. It was a disturbance for meditation. But, Bhagavan was listening with interest. What can we do? We could not do anything. It went on for one week. After that, we entered only after verifying whether he was there. Because, we could not meditate. Also, we don't know the language. In this situation, one day as I looked inside, Bhagavan said, "No. No. He has not gone. He is here. But, he has become like one of us." 'Like one of us' means all has exhausted. Once he had seen Bhagavan, all his recitals have exhausted. What to do, if all have exhausted? So, he says, 'He has become like one of us. That is all of Bhagavan's pathn – to make

(99)

II.

III.

anyone become silent. It will empty all of one's external extravaganzas. Likewise, once I have seen Bhagavan, my lecturing, my mentality, craving to go here and there, desire to instruct others – all had gone.

This happened because of Bhagavan's presence. So, after that I did not go anywhere to give lectures – not as sermons. Now, I will answer questions if asksed, like the way you ask. That is all. I cannot say anything by myself as a lecture. Even if I am asked to say something, I cannot. (laughs)

# 97a. <u>Did you compose any song or verse? For Bhagavan?</u>

I have sung what others have written. I had not got that [poetic] gift. I just read the stotras written by others, like Muruganar. Without the thought that I have nothing to do with this, I read as though I have written it myself.

180. About sadhana, no problems or doubts arise for me. If it arises, the thought of Bhagavan itself

(99a)

clarifies the path just from within. So, no doubts arise for me, so that I have to enquire somebody or refer to some books. If an intention arises in the mind to know about something, and it frows too intensive, Bhagavan itutively clarifies definitely. After that, no need arises for me to ask someone else.

187(2). It is a heavily crowded. Lot of noises. I needed solitude for my sadhana. I came just for that.

Nothing else. -----

VI.

III.

IV.

VII.

196(2) If I stay here alone, it is very convenient for sadhana. There, in the Ashram, lot of visitors come. Various noises will be there. Always, there will be a crowd. So, I went to Pelakkothu to keditate in solitude and maintain mouna (silence). From there, I have returned here again. That is all. But, twice a day I visit to have Bhagavan's darshan. I have great devotion towards the Ashram. But, I dislike to stay in the crowd there. In those days, when Bhagavan was there, there were not so may people. It was much convenient in those days. Nowadays, there is a lot of activitie, lot of noises, lot of visitors, lot of tourists – nowhere there, you can remain peaceful. So, I have come out just for my own convenience.

(100)

B. He stayed at Pelakkothu during Bhagavan's life time in a hut. The present hut was presented to him by an Indian devotee. He receives food from this family (brother of C.P.Nathan). But, he washes his clothes himself.

VIII.

IX.

XI.

189. No conditions of any kind. Even now, as well as in Bhagavan's time.

•

190. There were no rules at all in Bhagavan's days. As they were staying in the forest, and as it was Bhagavan's Ashram ladies were not allowed to stay there at night. They may visit during the day time. That was the only condition. Otherwise, before the appearance of houses around here, if Bhagavan's lady-devotees visit they would return to the town for the night and come back in the morning. That was the only condition that was here. That too was never told by Bhafagavan. Only the Ashram inmate were telling that. It would be difficult, if ladies stay. Even in those days, ladies were not allowed to stay anywhere within the Ashram compound at night. That is the reason for the building of so many houses at Ramana Nagar.

[101 to 110 numbers are jumped]

(111)

194 / 195. When Bhagavan was alive I was serving him. That is, I was attending to Bhagavan's physical needs for 15 years. After that, I did not accept any of the responsibilities there. My only

service now is just to meditate upon Bhagavan, and recite his stotras. Therefore,I did noot accept any other responsibility. Even now as well as then. I don't know anything, to take over any responsibilities. As I had taken to sannyasa since my childhood, I did not learn any job. I don't know how to buy things in a shop. If someone comes [wigh disputes] I do not know how to negotiate it. I don't know any games. I don't know how to sell books. I know nothing. I don't even have any interest in it.

XII.

XIII.

XIV.

196(1) I do feel the difference. When I go out, I used to do japa and meditation for longer periods.

But, once I have come here, I am not able to do that much. Maybe because of Ashram devotees here, visiting Ashram and all such reasons. But, even if I do just a little of meditation at Annamalai, mind becomes peaceful. Now, I

(112)

know of many places, where the fecilities are much better, and the people there invite me to come and meditate there. I have been there and observed. But, peace of mind and contrntment is available only here. So, Arunachala has a unique power indeed. More over, foro those who hae been in the prsence of Bhagavan, it is even stronger – generally, for people who stay on the hill. It is said that, "Arunachala is ever inviting all the recluses seeking Jnaan," and it protects them. Previously, five of them came and stayed here. All of them were perfect Jnaanis. Even the presence of one Jnaani can bestow all sorts of fortunes. Here, five such Jnaanis would always be abiding. Some of them maybe apparently identifiable; some may not be so. As recent time instances for this, we may point to Guru Namasivayar, Guhai Namasivayar, Esanya Desikar, Eswara Swamy, and Sheshadri Swamy. After that our Bhagavan. Thus, there were many great sages. Even now there maybe some. Maybe outside. Therefore, this is a place of Jnaanis. Arunachala is

(113)

supposed to be in the form of a Siddha. I have written a story, telling that Arunachala is ever existing as a Siddha. This was told by Bhagavan. He is staying on the Northern side of the mount, beseated

beneath a banyan tree together with four others, as the fifth one, forever bestowing grace for the devotees. This is the traditional belief.

XVI.

"I abide in this hill. All kinds of wealth of enjoyment (eight-fold siddhis)

gloriously filled with a wonderful cave is there forever."

says 'Arunachala Mahatmyam' written by Bhagavan. Related to this there is a story also. Therefore, there is some power here! This Arunachala hill has some special power! In addition, there is Bhagavan's presence here; many more jnaanis are still living here. Because of that the atmosphere is filled with their (chaitanyam) conscious enery, which cleanses us with their grace. Therefore, it is full of special power of Jnaana. For ascetics, it is especially important. For others also, it is advantageous for the acquisition of all wealth, (noble)

(114)

birth, education etc. But, even then, greater importance in this place is only for Jnaana. Therefore, this place is more suitable for Jnaanis, Sannyasis, and Sadhaks. Likewise, there are many caves in this hill. Nice places are there. Anybody can go there and stay. It doesn't belong to anybody. Other places are not like that. They may belong to individuals. The Ashramas on the hill do not belong to anybody. All are properties of Arunachaleswarar Devasthanam. If you stayed in a place for about one month and then left the place, if I go there now and stay, no one can ask 'Why?' It doesn't belong to anybody. Therefore, all these conveniences cannot be found anywhere else. In other places, the city limit is extended. People live. In places like Meenakshi Temple [of Madurai], and Chidambaram, there are no mountains. No isolated lonely places can be found there. Here there are places that are isolated with forests around. Solitude is availablel to some extent. So, some conveniences are available. These external conveniences are there. Internally, availablity of grace is there. Therefore, these things make Annamalai all the more special.

(5) It is a very important holy place.

(115)

(6) I hold it in the heart, in the mind. [Externally] it is Annamalai. If we go else where, to some other cities, Annamalai will not be visible. But, I can see what is in the mind. ------ Not outside, but

inside it is there.

- C. <u>I have been told that there is a yunnel between the Garbagriha of Arunachaleswarar Temple</u> and Unnamalai Amman Temple, which is used by Arunachaleswarar.
- A. It is mentioned in the Puranam. Bhagavan also had said this. I have also mentnioned this in my book.
- 197a. Previously I have stayed at Virupaaksha Cave. I have been there. After that, I have also been in Bhagavan's presence. But, now I don't like anything other than Bhagavan's presence.
- 198. I don't like any activity at all. "Gracefully bestow me job of singing [your praise]." With this attitude, I assume Bhagavan has given me the job of recitinig his stotras and doing japa.

"Thy duty is to support me;

My duty is to keep serving thee."

According to this verse, duty is to always keep meditating on the true form of the Self. That is the most important duty. I have been doing it. That is what I like.

## 199. (GIRIPRADAKSHINA)

I go for giripradakshina. But, I don't have any liking for it. Also, I don't do it for any particular reason. Except the thought that they are places visited by Bhagavan, I see no other reason. "If we go today it will be auspicious. So, we must not miss today" --- There is no such compulsion. But, I go quite often. My only

(116)

thought is always to be in meditation on Bhagavan, to keep thinking about Bhagavan, to remain abiding in the true form the Self. Except this, I have no other desire. But, I adopt my activities

according to the prevalent conditions now and then. That is all. No liking. (rep.) Neither do I dislike. Nor do I reject. ---- I hace gone quite often. ---- Once a week, or twice a month. Daily I have gone for one *mandalam* (48 days). That is , I was doing [gripradakshinam] daily at one time. Our Muruganar, a great Jnaani, even though he had a very frail body, he had gone daily for one mandalam (48 days) without break. Once, when he was doing daily pradakshina, at Nirudhi Lingam, where the road turns towards the North, he suddenly had a strange experience, which never before occurred to him. His body became invisible. The body that disappeard into thin air or space, became visible again only when he had passed beyond Gauthama Ashram! [A distance of not less than half Km.] He had such a great experience. Therefore, Thiruvannamalai is so powerful indeed.

(117)

But, as I have surrendered everything to Bhagavan, I used to do it. But, I don't have the desire to get that sort of experiences either.

- C. What is the significance, meaning (*tattuvam*) of Giripradakshina?
  - A. Sanchaara Samadhi: If your meditate in sitting posture, the mind will go out to some extent. The body may move very little. But, sanchaara samadhi is meditating or doint japa while walking; then, too many thougts may not arise. All the yatras performed by elders in ancient days were just sanchaara samadhis. They did not go on yatra simply for the purpose of viewing various wordly places and things. They did not go for that purpose. But, it had that advantage also. [During yatra] all the places will be unfamiliar; no one there will be familiar to us; even if we are among thousands of peple, you feel solitude as you move among them.

You know none of them; if you know anyone, you may identify their face and want to speak to them, and all other related thoughts may arise. But, if you keep sitting, somebody may come and you may have to talk. Otherwise, you may hear so many noises. Our body may feel a little lazy. But, during giripradakshina, there

(118)

- won't be any. After doin one giripradakshina the body feels much comfortable for two days. Therefore,
   giripradakshina is just for the convenience of meditation.
  - C. <u>Arunachaleswarar Koil, Pathala Lingam?</u>
  - A. I hava visited it. (laughs) I have visited daily for some days.
  - C. <u>Skandhashramam</u>

I have visited casually.

## 200(2). Ramana Mandhiram?

I have been there.

- (3) I have visited even Sundhara Mandhiram. People from Arunachala Ashramam, USA took me to Sundhara Mandhiram.
- 204. Mathru Bhutheswarar Temple is a temple inside Ramanashramam. All the jplaces around the Ashramam are filled with Bhagavan's grace and presence. People like Muruganar, Chadwick and others all derive their respect and greateness only from the presence of Bhagavan. It is because they have stayed in the presence of Bhagavan, all these popularity. Likewise, Mathrubhuteswarar Temple, Meditation Hall alll derive their significance from the presence of Bhagavan. Individually, it does nto seem to me, as if they have any power of their own.

(119)

- 203a. Sometimes, I do attend the puja. Sometimes, I don't. Nothing systematic. There is no self-imposed compulsion to see. When I attend, I do so with devotion. While attending, there is abundance of peace of mind.
- (2) For common people, it is for the sake of their remembrance to remind themselves. Once you see the temple, you will remember that it is Bhagavan's Samadhi, and that the was how he appeared.

Normally, for those who usually stay here, standing there with closed eyes, they only see Bhagavan within. They don't see the samadhi. Bhagavan abides in the heart. His form (*Saguna Rupa*) is there. That is whaat we see. So, samadhi thought will be forgotten. Once you go there, the thought that it is samadhi arises. Does it not? The temple is there as a symbol, [to eliminate that thought] and remind the objective.

- (3) Yes. I do attend. But, not under any compulsion of systematically attending every Shri Chakra Puja. When I happened to go there, I participate along with others.
- 206. The special aspect of Ramanashramam is that, it is unlike some other Ashrams where great importance is attached to rites and rituals. Now, if people lik us go to Mutts and other Ashrams, and if we

(120)

want to meet the abbot, you have to take off your shirt, you must wrap a dhoti around your waist, you have to say all the mantras they say, you have to recite the stotras they say. We have to eat only in the way they eat. We can eat onlyl after they have eaten. We have to keep watching them. We have to bow to them, prostrate before them and so on. Those in saffron robe will be served first. Those in white dress, only next. This differentiation, they manitain. Workers will be on one side; educated people on another side; other illiterate people on the third side. These discriminations are there in all the Mutts and Ashrams. In Ramanashramam you can't find that. No discrimination between educated, uneducated, grihashta or sannyasi. Therefore, all feel a freedom here. "Don't look at Bhagavan; don't look at that. Don't go there. Don't come here. Why have cropped your hair? Or, why have you shaved your head? - all these controls and enquiries are not there. Therefore, it is a significance unique to Ramanashramam. No matter who visits, their

- caste and religion is not enquired. In other places, Westerners are not allowed to enter the temp;le primises. Here no such restrictions. If they happened to visit other places casually, they have to worship only the god they worship; they have to say the same prayers they say. Here, there is no such restrictions for Bhagavan. That is it.
- 209(2). We need no do anything to protect it. Bhagavan takes care of all that. It depends upon everyone naturally. That is all .
- 211. Saiva Vellaalar.
- 212. 82 years.
- 213. It is OK, whether you mention [my] name or not. I hafve no attachment to name and form.
  Nohing is lost if you mention or don't mention. Therefore, you have my complete permission.
  You can make use of it in

(121)

\*\*\*\*\*\*

#### Ist. TALK

There are three types of Japa: *Ucha Japa, Upamsa Japa, and Manasika Japa*. Of the three, the Ucha japa will be transformed into Upamsa japa; then, Upamsa japa into Manasika. As you keep on doing japa, in the meantime, you first get a grip over japa. [You get it] when you do more and more japa, say, doing morning one hour, afternoon one hour, and evening one hour. You may allot timing like his in the beginning. Then you may keep on doing it constantly. Then, having done constant japa, when the accumulation of japa becomes critical, the japa itself will begin to have a grip upon us. Right now, we are having a hold japa. But, when the japa itself gets its grip over you, it flows like an unbroken oil-flow. It will be constantly there, whether you are talking, sitting, or lying. It will go on automatically internally. When you observe the sensation – the thought or awareness – of this inner japa, the body consciousness disappears and a bliss jis experienced. That is what can be attained through japa. That is the true form of our Self. It can be attained just by japa also, by this method. That is how Bhagavan happened to have originally a sound of 'Arunachala'

(123)

in his heart. Bhagavan did not know then, what is this 'Arunachala'. As a small child, of he observed the sound, he lost body-consciousness – limbs becoming immobile, he would be sitting like a log of wood or stone. So, unlike the beginning state of japa, when it reaches its culmination stage, then what abides there is just the true form of the Self. What is the meaning of Vichara? Just all that exist is one true form of the Self. This is what was derived from Bhagavan's path. Then, what is said in the sastras, especially in the Hindu Religion, is that we have to prepare ourseles to be eligible for japa, meditation and enquiry (*vichara*). How to become eligible? For that, Vedanta offers what is called "Sadhana Chathushtaya" - that is, "Four-fold Sadhanas". [Viveka, Vairagya, Shatkasampatti, Mumukshutva] That is [one of the four], a set of six trainings (Kshama, Dhama, Vidal, Sahittal, Samadanam, Shraddha) in which one has to earn strength. Kshama is to keep the mind, speech and breath (prana) is a balanced state, without straining or subjecting it to over exertion. Dhama is also maintaining balance in taxing the eyes, ears, and all the sense ortans. They should not be let to run after

everything. *Vidal* [renouncing] is to let go of our attachment to wordly relationships, wealth, food, etc. They have to be renounced. Whatever is available, we take. Whatever happens, we accept. Be it a thatched hut or a palatial house, let it be OK. No craving for the mansion, thinking there will be good chance of solitude there. This is *Vidal* [that is, letting go]. *Sahittal* (that is, forbearance) is to patiently bear with whatever happens, with the understanding that that is what our prarabda karma has yielded. Whatever happens, be it all sorts of siddhis, there will not be any thought about them. *Samaadaanam*: if we keep observing all that there will be just *samaadaanam* (peace). *Shraddha*:That is, one must have a lot of interest.

Otherwise, no will do anything. This interest must be towards one's Guru, one's sadhana and one's own meditation. In all three of these one must have deep interest. It is an effortless desire to keep

pereforming it always. All these six are the beginning. We have to prepare ourselves by gaining strength in all the six [preliminaries]. Only then we can enter into Vedanta, or the prliminaries of Hinduism or its philosophies. That is the rule laid down by the *sastras*. This is the normal practice maintained traditionally. But our Bhagavan has simplified it.

(124)

All these Kshama, Dhamam, Vidal, Sahittal, Samaadaanam, Shraddha might have been normal in those ancient times. So he says, "Know thyself. Having known yourself, keep grip over it.

After having got your girp, if you keep thinking of it constantly, all these six-fold strength will automatically accrue." For this, there is a verse in Thirukkural, known as Tamil Veda:

"Attach to the feet of The One free of attachments

to get rid of attachment."

| If you want to get rid of all your bondages, you have to bind yourself with the boundless One. Then, |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| the bondages will leave you by themselves                                                            |  |
| <del></del>                                                                                          |  |
|                                                                                                      |  |

----

Therefore, you catch hold of your 'self'. Getting hold of you and knowing yourself, you may maintain constant awareness of the true form of your own Self, even while walking, sltting, coming and going, dealing with worldly affairs, sleeping and so on. This is just like the activity of the mind right now. Even while attending

(125)

this [interview] the mind is going out to wander elsewhere. Just like that, if you can make a habit of it, even during activities, the mind will abide there [in the Self]. Thus, Bhagavan's *upadesa* is a much simplified one. Just like japa, after passing through *ucha japa* and *upamsa japa*, one reaches *manasika japa*. Once that is reached, "Oh Lord! Even if I forgot you, my tongue will keep on reciting your sacred name of *namasivaya*!" as the *Thevaram* says. The more andmore we recitem even if we happen to foret, it will automatically go on. Just like our breath, which keeps flowing in and out, irrespective of whether we are aware or not, the japa will continue. That is the stage of ajapa-japa. That id doing japa, without doing it. Japa will go on by itself. It is always going on. That is our nature. If we realize it an start observing it, we will enjoy bliss. Liberation is just that. This is the important principle of Hinduism. What is significant, according to what Bhagavan has stated is that, "The essence of all scriptures is just control of mind." No matter how many sastras you read and how many religions you study, what do all religions and *sastras* say? Just one think, "Control the mind." It is good

(126)

to know. You may know about all religions. Bhagavan is a leader for all religions. The mind is the same for all. In no other religions people have five or six minds each. Only one mind; only one Self. So, Bhagavan's statement, "Control your mind. You are just the Self" is agreeable to all religions. Bhagavan's principle is just to unite all religions [with goodwill]. Bhagavan attached no specific significance to *Grihastha* (householder), *Sannyasi* (renunciate), *Brahmachari* (celebate), *Vanaprastha* (forest dweller) – all the four. What is important is to know the Self and live with that awareness. All these four-fold asrams are mere rituals, formulated for some convenience. Except that, no one is going to get liberated just by designating oneself as belonging to this *asram* or that. Therefore, it may be anyway. All that befalls one through *prarabda*. "The varites of libetated beings are as varied as the prarabdas

of beings on this earth", it is said. Therefore, a liberated person (*Jeevan Mukta*) can be either a *Grihastha, Brahmachari, Vanaprastha or Sannyasi.* 

(127)

Having attained that, and yet retaining the thought that 'I am sannyasi', 'I am brahmachari'. 'I am vanaprastha' etc and maintaining the arrogance is not of any significance. But, having realized who you are, only to keep abiding as such is of true significance. That would be advantageous. There won't be any short-comings about it. All the four asrams are of no disadvantage for Self-realization. They may just be of advantage.

"I am neither man, god, yaksha, brahmin,

Kshatriya, vaisya, sudra,

Brahmachari, householder, forest-dweller,

Nor sannyasi, but

I am merely, pure Awareness" -

This is Bhagavan's translation of Sankaracharya's 'Hastamalak Stotram'.

When Hastamalaka met the Guru, he was just a dumb child. As soon as the Guru saw him, the Guru questioned him, "Who are you? Where are you from? What for did you come?" That is, Adi Sankara asked Hastamalaka, and Hastamalaka replies: "[line 1] I am not a man, not a deva, not a brahmin. [line 2] Not a king, not a merchant, not an outcaste (*kshudra*). [line 3] I am not the noble householder, nor the forest-

(128)

dweller. [line 4] I am not the sannyasi either. [line 5] I am just the pure awareness which is the true form of the Self. I am that alone."

This was the reply to the question, "Where are you from?" Bhagavan's philosophy is just that. From these *asrams* and knowing about many religions, (laughs) maybe othere will be benefitted.

One may tell others, ore inform others. But, for one's own benefit, one's own true happiness,

there is no alternation other than knowing the true nature of one's own Self. "Of what is the knowing of whatever that is other than the Self?" That is, instead of abiding as the true nature of one's own Self, it is of no use knowing any number of religion, or reading any number of books. One who knows his own true nature as that of the Self, there is nothing unknown to him. He is a master of all religions. He is the Guru for all. All the *sastras* and also Bhagavan emphasize that knowledge of the Self is of paramount importance. Whether one happens to be Grihastha (householder) or Brahmachari (celebate) will depend upon one's *prarabda*. That is impertinent.

(129)

Only consciousness (awareness) is of importance; now, of all these others. The body, the prarabda of the body, and the functions of the body – non of these is of any advantage or disadvantage. One may live having realized one's Self. But, without knowing oneself, to know about whatever else is of no use. He states this in another situation:

"Having in memory firm

that I am consciousness full,

whatever thoughts I think, whatever acts I do,

all are false like dream

once one is awake from sleep.

I am of the form of Bliss!"

(line 1) I am just of the form of Self (Atmaswarupa)! I am not any of these appearances. I am the Atma Swarupa which is the substratum of all these appearances. If this (awareness) remains firm in the heart forever – if you just don't forget it, (line 2) even if you think countless thoughts and perform whatever acts, non of them will affect yo. Awareness is all important. The realization of oneself is more important. Nothing else is of any importance, except knowing oneself. All else maybe there. It is not a defect. It is neither good not bad. (laughs)

Even as ai was just 5 years old, Lord Parameswara gave me *upadesam* of mantra in dream, and ever since I had been doing japa of the mantra. Having done it for two or three years, I acquired certain siddhis. That is, if you give a talk and I listened to it, I knew it by heart as if recorded in a tape. For 5 or 6 days, I would go on reciting to everyone. After 5 or 6 days, it faded away. So, many people talked, "This boy at this small age gives good lectures. If he listens to anyone talking, he recites it exactly". They took me to villages to give lectures. Because of these lectures, people all over came to look upon me as 'a devine child', 'swamy' ... and so on." As the time was passing in this manner, once a sadhu who had seen Bhagavan came over there. He did not tell me anything about his having seen Bhagavan. He had studied all the Vedas well. He said, "It is possible that some acquire this kind of siddhis at such a small age. But, it will pass away in the course of

(131)

time. That is what the adage, "Morning clouds and childhood *Jnaanam* will not last". One may seem like a Jnaani as a child; but, in the course of time it will pass away. If clouds gather in the morning there won't be any rain. That is simply mist. Likewise, there is no use for you with all these jnaana and siddhis. At best, other will just praise you as 'He is a great preacher, a very clever person ... and so on.' What in the benefitr of all these name and fame? If you want to get any benefit for yourself, you must learn Vedanta?" Then I said, "Ok, then, let me learn Vedanta." Then, I started learning Vedanta from him. He was well-versed in Vedantas. What all others take one month to learn, I finished learning in just 10 days. I was learning with one-pointed mind. Learning in this manner for some days, I completed learning five or six Vedantic texts. '*Jnaavashishta*' was the principle text in those days. While reading it, I came across stories about ancient *rishis* (sages) like Dharaka Maharishi, Sikitvaja, Chudaalai and others. They were said to have remained in samadhi for 100 years, 50 years, or 10 years. Thus, we could read about such things. But, the one who

(132)

taught me all these, was always busy teaching uis he sastras. He never seemed to sit in that state even for one minute. So a doubt arose in me, "Nowadays, except verbal Vedanta, there seems to be nothing in practice. No one seems to sit in sadhana. Is it not necessary?" As this

thought intensified in me, one day I asked the master himself, "Ok sir, the Vedanta talk about samadhi, nirvikalpa, savikalpa an all such things. Except this, is there anyone who is living in nirvikalpa? Anyone abiding in savikalpa?" I asked this kind of questions. I asked, "All these might have happened in ancient times. Is there anyone like those maharishis at present?" He said, "Why not? Even now there are! At Tiruvannamalai, there is a sage called Ramana Maharishi. I have been there and seen him." Once I heard this, tears flowed from eyes. There was goose-flesh all over my body in a blissful experience. I could not think of anything. I never had in my life such an

(133)

experience of bliss, joy and excitement in mind. I remained in that state foe some time. An intensive yearning to see him [Bhagavan] arose in my mind. Then I tole the master, "I will go and have his darshan and come back." He said, "You should no go now. There is a function in going on in my place. After finishing this you may go." Then, one of my friends came over there. My desire to know about Bhagavan was so intense that even if I am not able to go myself, I wanted to send someone to see him and find our all about him. So, I sent my friend, telling him, "You go and find out what he says; what upadesam he gives. And also get me one of his photos." So, I sent him to Tiruvannamalai. He came to Tiruvannamalai; stayed here a few days and sending me a Bhagavan's photo, he wrote to a letter in which he had said, "No Bhagavan's upadesam is available to be put in writing. To stay by his side seem to be the only upadesa. No one here seems to be

(134)

Bhagavan directly. An inexplicable joy filled me. I stayed there for some months in this way. I could come here only after that. That is how I came to know about Bhagavan and came here to see him. I came in 1919. I live on with the thought of Bhagavan in my mind, and with the form of his true nature (swarupa) abiding in my heart. This is my experience. I want nothing more than this. When I think of Bhagavan, nothing happens to appear in my mind. I just remain just as I am. That is my sadhana. All what I request of Bhagavan are different. (laughs) Most important is just this. I am a devotee of Bhagavan. I don't know about you. I like

devotees of Bhagavan, just like you. The Achariyas have defined what is devotion [bhakti] is.

They say,

"Among all means of salvation,

superior is devotion,

which is just constant contemplation

of one's own true form.

Thus declare the seers

who see the Absolute."

(135)

Swanubhuti, that is 'to abide in the heart as the Self' is the important [aspect] of bhakti (devotion). The philosophy of devotion is just this. .....(?) Acharya says, "Satswaroopanusandhaanam bhakti ........" Therefore, there is nothing without devotion / bhakti. There is no difference between bhakti and jnaana. Only the words are different. Therefore, bhakti is important for us.

6. Shall I say what happened after coming to Tiruvannamalai? ... I was born as the third child to my parents. Even as a child, I was not with any of usual characteristics of a normal child. Given some food, I would go sitting quietly, without any inclination to see mother or father, or to play with other children. I did not know any of the games even till today. I did not learn any game. I remained as such a dull being until 5 years old. After 5 years, I accompanied my father when he went to take bath in the tank. We would be taking bath on this side of the tank, while the brahmins were bathing on the opposite side. While bathing, the brahmins would be reciting some mantras standing in the water. They would also do Surya Namaskar (Sun worship).

(136)

I was watching all this from this side of the tank. After observing this for two or three days, I thought, "Aha! They seem to be reciting some mantras! Where shall I go and whom shall ask to teach me that?" I was obsessed with this thought for two or three days. Then one day, in my sleep Lord

Parameswara appeared in my dream and gave me *upadesam* of *Panchaakshara Mantra*. That is the
reason why I came to be here at such a young age. All what I described above happened only after
that.

18. I don't know anything about religion. That is, I had *bhakti* / devotion for God. That is why, because of my karma vasanas of former births, I don't know anything about games, or entertainments. Because, even as a child, I was quite dull and stupid. After that, the mind got diverted in this way. Then, nothing seemed necessary for me. Even today, I do not know anything of the worldy affairs. If I buy something in a shop, I don't know how to make the payment. Until now, I have not gone to a shop to purchase anything. Though sixty years have passed since I arrived in this city, I have never been to the town to buy anything. I have not taken food anywhere there. When I go with people for *pradakshina*, all may go to the shops foe eating.

(137)

I would just remain waiting outside. I never ate anything in a hotel in this city. So I did not know any worldly affairs, nor did I relish it. That is how it is even now. Now, if I want to give lectures, I can do so. But, I don't like it. I just answer if somebody asked. But, I have no liking for it. When I am free, I remain in the thoughts of about Bhagvan. That is my pleasure. That is how it haws been ever since the beginning. Even Bhagavan once told about me, "This fellow in his young age wandered around giving lectures. Having come here, now, he keeps quiet, sitting with his tail curled up. What to do? He has become like that due to our company." Although I have the capacity, my mind does not go for it. Bhagavan also did no say so. He had said, "Keelp looking at yourself." If I wanted to do any work, I would think, "Bhagavan has not told me to do anything like this! Why should I go for it? It might be a difficult one. It is better to keep quiet." Also, I did not have an ashramam, or friends. I do not like anybody; neither do I hate anyone. I look to all as myself. I don't have the desire to possess properties. I am neither a Guru, nor an abbot. I am just a speaker. These things mean

(138)

nothing for me. I have no need for them in my mind. "Staying in Bhagavan's presence, I must not

indulge in eating in hotel," is how I considered it. Nothing else. If others go, they may not be thinking like that. I do not know anything about any disputes.

- C. <u>Birth place?</u>
- A. Near Palakkadu (Palakkadu Taluk).
- 16. Siva. Not Vishnu. -----For all of them, it Siva. Saiva means Siva.
- 8a. In our community, the ritual of *Upanayanam* is not in practice.
- 211. Farming and commerce. Mainly, farming.... Pillai. ... Never done puja from the very beginning, never. Since the beginning, japa and *manasa puja* (i.e. mental worship). I find it difficult to take up even a single book. 'What is this for? attitude. I read mentally a few books of Bhagavan, keeping Bhagavan in the mind and doing *manasa puja*. I do it even now. I always do it. As soon as I get up in the morning, first I perform *darshanam, kshatradanam, and manasika puja*. My own affairs are attended only after that.
- 8. Religious books... I know only about Hinduism. I have not stuidied about other religions. But, I

(139)

have heard about them. That is all. I don't know anything else. For me, even Hinduism is gone; only Bhagavan's religion remains. I stick to what Bhagavan has taught. According to Bhagavan, the essence of all religions is apparent. Because I know that, I have no inclination to know about any religion.

15. Rarely.

17. Connections means ... I cann't explain it in whatever way. Once an unexplicable incident took place in my life – that of seeing Bhagavan for the first time. As soon as I met him, I told him about all practices that I have learned. I tole him about my conditon. "The books say, 'You lose nothing, if you know yourself'; and like what the further says, 'As you as me, I give you this upadesa.' So please give me some upadesa," I

(140)

asked him. He said, "From where the 'I' thought arises, look." I did not understand even then. Dumbfound I stood, not knowing what to do, looking foolish. "The 'I' thought will appear in the heart. If you keep observing it, the mind will abide." Saying this, he kept on looking at me for some five minutes. Then, after that, my body disappeared for me. I got that state only on that day. Prior to that, I never had it. I remained just like that for nearly half an hour. Then, the bell for the meals was struck. Then we had our meals. I was like that for 18 days in Bhagavan's presence daily. We were, then at Skandhashramam. Then, there were no puja, no cooking, and no cooks. It was during the time of plague, the epidemic. No one else were there. Only Bhagavan, myself, and one or two others were there. On the eighteenth day, I thought, "Instead of giving dakshina to the Guru, I am staying here eating his food and doing nothing. Alsoo staying in this place, having necessity to go for food [and other things] seems to be a disturbance for my meditation. If I do this at home, I can carry on doing this day and night; no one would bother me." So, getting permission from Bhagavan,

I went back to Kerala. When a few days passed there, I found my meditation and its effectiveness diminish. The blissful experiences disappeared. Then I thought, "What to do? In Bhagavan's presence, it was so nice. Now, there is nothing here." So, I came back here. Then, I got this good fortune of doing service to Bhagavan. After a few days, I asked Bhagavan, "Bhagavan! When I came here first, I got all these experiences. But, when I went back to Kerala, I got non of them. What is the reason? I don't understand. What am I to do?s" I asked Bhagavan repeatedly. Bhagavan said, "If you ask, ' Will the realization of the all-pervading Absolute, devoid of I and you duality, as the Self (I), will ever slip away?' [I would say], 'That form of Brahman appears as the Self (I) because of [the grace of] the Guru or the Text. Yet, there will still be obstrucitons; and the experience will not be stabilized." You have read this verse. Accordingly, even if the state of samadhi is attained, and even if the expansive experience where the differentiation of I and you

- ceases is attained, it won't be stable. It was experienced because of the presence of the Sat Guru or the deep devotion towards what is said in the sastras. That won't be stable. It will serve just to indicate the state of reality. That experience won't be firm! Then what to do? ... This is due to *chitta vasana* (i. e. mental impressions). If you keep on cultivating,... If you keep on reading and contemplating it, first you must *vasana kshaya* (i.e., weakening of the (past) impressions). Then only [this] will stabilize." That was the *upadesa* given to me by Bhagavan. I just keep holding to this *upadesam*. This is our tradition. We talked to each other, just as we do now. I don't know if there is any mistake. I always speak the truth. I have spoken something. But, one more thing, we have to accept anything be it spoken or written by whosoever only if it complies with the scriptures, with the reason, and with the experience. "Even if what Brahma himself says does not agree with scriptures, reason, and experience, reject it like dust. But, if it agrees with these requirements, accept it, even if it be the words of a small boy," says the scripture. Accordingly, you may accept whatever is said by whoever, if it agrees with your expeience, your reasoning and the scriptures. Otherwise, it is better to reject it.
  - 18. I have stuldied Malayalam, the language of Kerala, in school. I can just read and write it a little. Afer that I did not go to school. I came to Bhagavan's presence; and I have a good knowledgel of Tamil. Whatever you say in Tamil, I can understand. I know all the Tamil grammar. But, I don't studey it. Because of Bhagavan's presence and grace, I have acquired them. Now I can answer all your questions in Tamil. I can read anything in Tamil and understand its meanings. I am no educated. I don't have any title or degree. I cannot even call myself a 5th standard or 10th standard.

to school to study. He did not study Malayalam. He did not study Telugu. Neither did he study Sanskrit. He acquired all these knowledge spontaneously.

- 18. I have studied for four years in a small traditional [*Thinnai*] School. We used to write on palm leaves.

  In those days, papers were not available. (laughs).
- 23. Do you want? Just ask; you will get. I got this from a Swamy only.

  When I was in Rishikesh, there was a Bhagavan's devotee called Govinda Giri. There was a

  Ramanashramam. I went there for a function. While I was staying there among the sannyasis, this
  devotee of Bhagavan said, "Why are you still in white dhoti? You can wear this saffron." Saying this,
  he gave me the saffron robe. He was my Kaashaya Guru, not my Jnaana Guru. Bhagavan is my

  Jnaana Guru. There are three kind of Gurus: Vidya Guru, Diksha Guru, and Jnaana Guru. Therefore,
  he was Diksha Guru. Bhagavan never gives Diksha to anyone.
- 24(1) I took sannyas in 1932.
- Just for convenience. There was attachment witth everything a mental attachment. Just a prayer to become well off. Nothing physical or verbal.
- 34. His path is experiential. He is talking about experience. Others talk about books and sastras. 'This book says so. That book says this and so on.' That is what other gurus and pandits say. Instead,

  Bhagavan

talks out of his own experience. That is why I am attracted to Bhagavan and my devotion developed.

Bhagavan tells anything only from his own experience.

35. My nature. Bhagavan offered me the presence; he gave that which exists. I have no nature [of my own]. But, Bhagavan has given me *upadesam* according to my *vasanas* (karmic impressions). I give you an example: He used to reply to any question asked by those staying with him. If someone says, "I am going to become an abbot (head of a *mutt*). I want to preach. ...", he would just say, "Alright! Alright!" After serving Bhagavan for 12 years, I asked Bhagavan, "I wish to stay at Pelakkothu and do sadhana in silent solitude. Having spent all the time here serving Bhagavan, I don't know what to do after going there. What I must do?"

(146)

Bhagavan replied, "Do puja, japa, meditation and vichara. Just go on doing these. That is, puja means manasa puja (mental worship. If it is a little boring, start doing japa. If japa becomes boring, meditate. From meditation, move to vichara. Thus, confine yourself within these. Don't look at anything else." This is the upadesa that Bhagavan has given me. Because of this upadesa of Bhagavan, I am not involved in any activity today. Many mutts are ready to bequeath all their properties in my name. I have to interest in anything. Bhagavan has told me to do just this; I just keep doing it. I don't go beyond this, to the other side. Manasika puja, or japa,k or meditation, or vichara – I confine myself within these.

- 36(7). Yes. Not only for me. That is the process for all. ---------- Prarabdha means karma. Punya karma is virtuous karma, as a result of which, Guru comes. Janma Vasana is the karmic impressions brought forward at birth. Whatever vasana I had as a boy, Bhagavan has terminated them. My path now is just Bhagavan's path.
- 37. It is the nature of one's sadhana, and Bhagavan's presence and his grace, that helps one progress.

It depends on both. Without these even Bhagavan cannot do anything. Is it not? Therefore, I perform sadhana in Bhagavan's path, and he helps complete the jouney. Bhagavan just fulfils it. That is all.

40. Bhagavan never gives diksha to anyone. But, *manasika diksha* (mental diksha) is available. To illustrate this, I tell a story: "If you do *namaskaar* to some elderly people, they bless you with raising their hands, or by giving *vibhuti* (holy ash), or by saying some auspicious words. But, Bhagvan never does any of them! Never gives vibhuti. Never blesses. Never says even nice words. He just keeps quiet. Is it not necessary bless these people who do *namaskaaram* to you?", once a person enquired Bhagavan. In reply Bhagavan said, "Mere being is blessing. Even before they come do *namaskaaram*, I would have blessed them. I would have already blessed him long before. What is meant by blessing. It is simply abiding in the

(148)

heart. Even in 'Ulladhu Narppadhu' it is said,

'That reality which abides in the heart

without any thought, how can it think [or bless]?

Just to remain abiding is blessing ....'

Just to reamain abiding as it is, is blessing. To remain abiding as it is is diksha. There is nothing else."

That is what Bhagavan has said. I have got the diksha. ------------ Bhagavan never performs nayana diksha [initiation by look]. But, we may get nayana diksha. That is, sages have three kinds of powers [to give diksha (initiation)] That is, Sparsa Diksha [initiation by touch]. In this, the mere touch of the master can send the disciple into samadhi. That is what Ramakrishna Paramahamsa did for Swamy Vivekananda. He had thre power of Sparsa Diksha. Some other sages think of their disciples, wherever they maybe, and bless them for their welfare and their progress. That is a diksha by thought. Nayana Diksha is diksha given through look. Every sage may have one of these three powers to give diksha. Bhagavan had the power of Nayana

Diksha. It is enough to look at his eyes. That itself is diksha. Three metaphors mentioned: The tortoise, the fish, and the bird. The tortoise, after laying its eggs on the bank of a tank, will return to the water an contemplate, standing upside down, for the eggs to hatch its young ones and the young ones to return safely to the water. Only after young ones have reached her, she would take food, and not until then. It would go on contemplating. That is the power of thought. If the Guru just thinks of disciple and blesses him to be well off, he will prosper. This is like the tortoise. The fish ejects its eggs in the water itself and looks at them. It looks at them with until they hatch out its young ones. That is what is called Meenakshi (Meen + akshi; i.e.fish + eye). Having had darshan of Meenakshi, we name a child Meenakshi. So, there is some special power in the eyes of the fish. It is just like that. Likewise, once the guru looks at the disciple, all his karmas and all his sins are washed away and the disciple becomes a pure being.

"The look of a Jnaani who has realized the Absolute

will drive away all our sins."

No matter how much sin one has accumulated or how much defilements one has gathered, all will be driven

(150)

away by the look of a perfect Jnaani. This is *nayana diksha* (initiation by look). What is called *hastha-mastha -saiyoga* is another [mode of initiation]. Birds like chicken and pigeons lay their eggs and sit on for 10 or 12 days, and eggs are hatched because of the heat generated, and the young ones come out. Likewise, stroking the disciple, letting him sit by the side, touching here and there and embracing him, applying *vibhuti* on his body and removing his sins by such acts. Thus, the sastras talk about three kinds of dikshas. But, Bhagavan's was *nayana diksha*. But, Bhagavan never says 'I am giving *nayana diksha*.' That is why I say, [when I first met him], as soon as he saw me, I lost body-consciousness as if in samadhi. It did not take place because of any sadhana. It was bedause of his power. It was always the same. The eyes

would be just kept gazing like that. We won't be able look at it directly. If we look at Bhagavan's eyes, its brilliance would dazzle our eyes like the sun. So, we may look at an angle with partial eyes. Other than that, we cannot face it directly as we are doing. No one can see. (laughs) Bhagavan had that sort of *nayana diksha*. Everyone had

(151)

- 19(1) I know a few. All because of Bhagavan's grace. I haven't studied anything by myself.
- 44. Importance is for only the Self-knowledge (atma-jnana). Knowledge of the true form of the Self. All the rest are also there. "Bestower of boons to whosoever that requests" one of the stotras praises

(152)

Bhagavan. Whatsoever is requested by whosoever, Bhagavan bestows all of them to them.

Bhagavan never gives anything by himself. He gives whatever is our *prarabdha*, our karma or our mental state. If a simple poet comes to him, he will go back as a great poet. If a man of little wealth comes to Bhagavan, he becomes a very rich man. If a man of small business

comes to Bhagavan, he becomes a man of big business. Bhagavan enlarges anything. Bhagavan's gifts will be only according to each an everyone' vasanaa. ---- Without doubt darshan is important. Until the end that will be the most important thing. Even now, in order to have Bhagavan's darshan, we must take photo of him in our heart.

"Arunachala Ramana is the Paramatman,

the Absolute Awareness, who blissfully

abides as the form of Atman

in the cave of the Heart-lotus

in all beings including Hari and Brahma."

That which shines in the heart in ther form of awareness, and abides as (sat-chit-ananda) existenceconsciousness-bliss absolute, is Ramana. Therefore, Bhagavan always abides in our heart.

That is darshan. Therefore, even now there is no lack of darshan. Going here and there for
darshan is simply an act of

(153)

respect, and a ritual. Bhagavan will always abide in the heart. Even if we don't want, Bhagavan will be there. Importance lies in the true form of the Self. All these are unimportant. These are all just means [of livelihood]. People have so many occupations. This is jusst like that. There is no significance in this an that. Bhagavan did not receive diksha from anyone, neither did he give diksha to anyone.

45. Bhagavan never found fault with dikshas, neither he denounced them unnecessary. He respects it. Although he himself never gave [diksha] he gives all respects to it. He has good regards for people all religions. But he never expresses any comment upon them. If you ask, "What about this? And what about that?" he won't say anything. No opinion about any path. ... Bhagavan alone is our refuge. We just carry on with that . There is nothing new for us.

- 49. There is no plan for all that. There is no time also. We don't take notice of it.
- 50. Only enquiry. All the rest are useless. But, they are not rejected. Those who follow them are asked to

(154)

carry on with that. Meditation and enquiry. ... but others are not rejected. Self-enquiry in the principle technique. Other sadhanas are just aids.

"May the siddha who says japa is

an aid to enquiry, long live!"

As the stotra says japa is an aid to Vichara. One must go step by step.

- Bhagavan never gives importance to mantra. But, he lays importance to the process of japa.

  Mantras are specific to each and every individual. A *Vaishnavite* man comes to Bhagavan and asks,

  "Bhagavan! Teach me a mantra." Then Bhagavan asks him, "What mantra you know? What have you been doing?" If someone says, "I am saying 'Rama Rama'", then Bhagavan would say, "That is enough. Carry on doing that japa." Similarly, next a yogi comes and says, "I am doing pranayama, following Patanjali Yoga Sutras." To him, Bhagavan would say, "Very good. Keep it up." The *upadesa* for him is just that. Likewise, for people who are engaged in doing puja, he would say, "Keep on doing that without break." So, he would advise only
  - (155) according to one's maturity and *vasanas*. He would never say 'That is better; and this is not so better.' But, his normal teaching is just Self-enquiry. There is no doubt about it; nothing to deny it.
  - 56. It depends upon one's maturity. In meditation there may only be the maturity appropriate for

meditation. If one is eligible for *Vichara*, there are four aspects [to be considered]: *Vishayam* (matter), *Prayojanam* (utility), *Sambandham* (relationship) and *Adhikaaram* (authority / eligibility). [If all are fulfilled] one may be eligible for Vichara. The next, lessor one, may be eligible for meditation. Then, the next one may be eligible just for japa. [Finally], one may be eligible only for puja and the performance of other virtuous karmas. Everyone may perform whatever they are eligible to perform. It cannot be denied. But, Vichara is most important. All the others are just means, without the distinction of Karma Yoga, Jnaana Yoga, or Bhakti Yoga. Just by calling oneself a Karma Yogi, one cannot become a Karma Yogi. Just by calling onesel a Bhakti Yogi, one cannot become a Bhakti Yogi. Only others must call so. You have a camera. [just because of that] you cannot become a Camera Man. [You become one] only when I say so. .... They are also just so many

(156)

Yogi; I am a Jnaana Yogi; I am a Sannyasi" ... Just by saying so, can anyone become a Sannyasi etc. Would any Jnaani say "I am a Jnaani"? If he says so, it would be absurd. (laughs). So all these yogas are just preliminary steps. Once the true nature is realized, there is no need for these steps. Bhagavan alone is the Karma Yogi, Bhakti Yogi, and Jnaana Yogi! All are only Bhagavan! So, just like that, once the true nature in known ... "When that awareness arises, there is no more ignorance. ... Therefore, that *jnaana* must arise. Once *Jnaana* is realized, then these distinctions of higher and lower etc. will not exist. All will be just wll.

57. I have already said that in the beginning itself: "I am doing all the four." But, principally *Vichara*. When [the mind does not abide] in Vichara, then I do meditation, or japa, or manasika puja. I keep on doing just these. I have no difficulties. My mind moves within these bounds. No other thoughts arise. By Bhagavan's grace it is going on in this way. I don't think of anything in any different way. I have told you in the very

beginning that Bhakti is just Jnaana. Only Self-enquiry is first class Bhakti. (laughs). All the rest are just ordinary Bhakti. Only a Jnaani is a Bhakta. Only Bhagavan is the top-most Bhakta. The top-most part of bhakti is in Bhagavan's grip. I cite another example: Bhakti is of two types: binna bhakti, and abinna bhakti. Type one: (Binna) bhakti [assumes oneself as alien]. People say Bhagavan does not have this type of bhakti. That is no so. I can give you an evidence for it. Once, we were reading Ramayana. When Rama was returning to Ayodhya, they halted at Agasthyashramam, and sent a message through Hanuman. When Hanuman delivered the message at Ayodhya, Bharata starts to receive Rama, carrying his paadhuka (footwear) one his head and holding Hanuman's hand. ... When this part of Ramayana was read, tears started to flow from Bhagavan's eyes. He could not read further. His throat gets blocked. Then, he said, "I know it is imagination. Yet, did you see the mischief it plays?" Saying this, he laughed. ... Because, we were at Ayodhya. Is it not? ... Because, what you assume, you become that. "Yat bhavam tat bhavati". So,

(158)

Bhagavan gets this *bhava*. [When he becomes] a bhakta, there cannot be no better bhakti tban him.

Likewise, you take any job – even a petty one – no one can do it better than Bhagavan. Nobody can cook like Bhagavan. Likewise, with cutting vegetables, or writing anything. Nobody can write like Bhagavan. So, for all these Karma, Bhakti and Yoga, Bhagavan is the chief. No one can excell him.

- 59. As far Atma-vichara is concerned nothing is new or old. But, it depends upon our mental attitude. It becomes as it is now and then accordingly. It is considered neither as new, nor as old. It is what it has ever been. Is it not? (laughs)
- 61. All these appear to be so only for you. There is nothing to appear like that. Once entered into the heart. All just agree with each other.
- I do not look into all that. Whatever distinctive feature that appear to us, keeps on appearing.

  This attitude that 'it is more here and less there' never arises. That differentiation is not there. To those who know

Bhagavan's philosophy, this will never appear. Whether it [the distinction] is there or not, need not be considered at all. To my view, all contain it. Even others know it. It cannot be otherwise.

(160)

now is also Bhagavan. There is no difference [of opinion] in this. There is nothing to be compared – like "Is it equal to Bhagavan? Is it better than Bhagavan's path? ... and so on. Nothing is bigger or smaller. Whatever is appropriate for the particular age, would be there. So, Bhagavan's path Vichara is just appropriate and significant for this age indeed. It cannot be denied. But Bhagavan never attaches importance to anything he himself says. But, what Bhagavan says is the truth. He never says this is important and that is unimportant. (laughs).

"Don't call a Jnaani a human or a deva.

He is God himself, wearing a body to offer himself,

as the Vedanta declares",

says the scripture. A jnaani should not be referred to as a human being or a celestial being. Why?

Because, what the avatars and gods could bestow to their devotees are nothing but wealth and siddhis. But, a jnaani is not like that. He offers you himself. If he is just one [i.e.one

without a second], there is no one else! What exists is just one. Is it not? This is said in the Upanishads, which form the end of the Vedas or Vedanta. Therefore, a *Jnaani* should not be disignated as this Avatar or that Avatar. 'Avatar' literally means, that which

(161)

- comes dowm. Therefore, to call someone an 'avatar' is only defaming; not praising. Therefore, what he says is just correct. Therefore, there is nothing that can observe it. That is the view on one tradition. Even if this is said to be the position of Bhagavan, whatever we say about it or don't say, nothing will be affected. That is all. Anything can be said. They say so, considering it an honour.
- 67. No.
- 70. Nothing. Bhagavan remains Bhagavan. He isi not disturbed. Nobody is disturbing him. I am always meditating, keeping Bhagavan's form in my heart. Therefore, there is nothing that appears newly. That is always there. That which always exists is just that. It does not appear some time and disappear at other times. I always see Bhagavan in my heart. That is my meditation.
- 71.(77 / 78 ?) It is not something that can never happen. Maybe, nobody knows about it. It is nothing. But, all these are, nowadays, not necessary for anyone, for worldy purposes. .... Om Sadhu! ..... This job is better than all other jobs. (Instead), be could do sadhana! Because, he knows all about it.
- He has that mind. We don't have any mind. Even in this talk, I might have blurted out many things. I don't

know if I were correct. Even you did not ask me. Also, I did not tell you. Both are not true. Therefore, some noises have been produced. That is all. (laughs). Once I told Bhagavan, "I want to learn lot of these Vedas. I want to learn all the logics and Agamas. Bhagavan said, "If you learn all these, if you learn Sanskrit, then you will have to learn Tamil, then English, then this religion, and then that religion. After that you may want to learn Karma Yoga, and then Jnaana Yoga. It will go on like this endlessly. There is no end. Just learn one thing, that will be enough for all." I did not understand anything. "To learn one thing mean, to know how abide in the heart as the Self. That will suffice. If you learn that, all other studies will automatically take place," Bhagavan explained further. Again I could not understand. "How is that?" I asked again. "If you abide in the heart, if some one asks a question – that is, if any sound is heard – at once, without any thought, you send out another sound. It will equalize. That is the learning. It is enough, if you can do like that. If somebody asks anything, you produce some sound like that. There is no need to think about whether it is correct or not," he

(163)

said. Likewise, all what I said just now, need not be correct. There maybe some nonsense. (laughs).

Maybe some good things also. Therefore, as I am not used to this very much, I just replied all your questions. There are some learned people, particularly for this job. They are all very learned. I am an uneducated.

\*\*\*\*\*\*

M.K. MURUGANAR ist in Bezug auf seine authentische Nachfolge, Verwirk Lichung und gerädezu ebenbildliche Lehr- und Seinsweise, aber ebenso hir sichtlich seiner poetischen Verarbeitung und indirekten Verbreitung seines Gurus Botschaft einer der wichtigsten Schüler des Maharsi, wenn nich dessen Hauptschüler überhaupt. Einzelne Begebenheiten lassen erkeunen, dass Muruganar wohl kein äusserlich bevorzugter Schüler, ihm doch besondere, freilich kaum sichtbare Aufmerksamkeit seitens des Maharsi geschenkt wer und er schongels einine wier Foot eine Ausnahmestellung unter der Schülerschaft einnahm wahren der Ausnahmestellung unter der Schülerschaft einnahm aus auchte und far Wird durch den Umstand, dass den auf über 20'000 geschätzten Tamil-Versen zur Verherrlichung und Verewigung seines Guru, von welchen erstellen Hälfte erschleisen worden find, bloss ein einziger, kurzer autobiographischer Bericht aus dem Jahre 1930 gegenübersteht der durch einen solchen seiner Frau<sup>2</sup> und andere Schüler-Quellen nur unvollständig ergänzt wird. Unser Informant François Elsaesser, möglicherweise Sein einziger wahrhaftigerGeistes-Schüler aus dem Westen, erklärt, dass Muruganar nie über sich selbst oder seine Vergangenheit gesprochen habe, sondern - und wenn überhaupt - von seinen Erfahrungen bei Ramana.

Im Jahre 1890 im südlichen Ramnad Distrikt Tamilnatus als C.K.Subramania in eine orthodoxe śaiva-brahmanische Familie geboren, benannte er sich später nach dem Namen seines Heimatdorfes bzw. seines Vaters und Geburtsnamens in Mukavai Kanna Murukanar um. Er verlor früh seinen Vater und erhielt seine überdurchschnittliche Schulbildung in Coimbatore. In deren Verlauf spezialisierte er sich in der Tamil-Sprach und Tamil-Literatur, welche er sich in all ihren Ausformungen zu eigen machte. In besonderem Masse soll er sich dem Studium des Tirukkural zugewendet haben, dessen ethische Grundsätze er zum Masstab seiner Lebensführung erhob. Als Person wegen seiner Tüchtigkeit und seinem tadellose: Charakter geschätzt, wird er jung Tamil- und teilweise auch Englisch-Lehrer an der Norwich Girls' High School in Madras und Tamil-vidvan bzw pandita, als welcher er u.a. dem Kommittee des grossen Tamil Lexicon an gehörte. In diesen jungen Jahren war er aber auch glühender Nationalist und engagierter Reformer, der seine ersten, unter dem Titel Cutantarakkitam (Skt. svatantra-gita)4 gesammelten, poetischen Werke den Idealen der indischen Befreiungsbewegung und der Glorifizierung Mahatma Gandhis widmete. Desssen ungeachtet behielt er jedoch noch Jahrzehnte nac seiner Bekanntschaft mit Ramana- sein anerzogenes traditionelles Denken und Verhalten so wie er sich, zum Beispiel, stets für das Wohl seiner alleinstehenden Mutter verantwortlich und ihr gegenüber zu absolutem Gehorsam verpflichtet fühlte. Dazu gehört auch, dass er sich mit dreiundzwanzig Jahren nach standesgemässem Brauch während eines fünftägigen Hochzeitsfestes mit einem elfjährigen Mädchen ebenbürtiger Abstammung

19 1

trauen liess. In scheinbarem Widerspruch wies ihm jedoch just sein Mass Schwiegervater, der ein enger Schüler Ramanas war, einen anderen Lebenweg, indem er ihm hold eines Tages Ramanas Wan Var? und Aksaramandmalai in die Hände legte und bereits selber Haus und Familie mit zehn Kindern verlassen hatte, um als samnyasin Mamens Dandapani Svami bei seinem Guru zu leben. Als hammenit einiger Mühe gelungen war, seiner Mutter die Erlaubnis für eine Reise nach Tiruvannamali abzuringen, reiste er im Herbst 1923 unverzüglich dorthin. Ein traditioneller Siva-bhak ta, begab er sich als erstes in den Haupttempel zur andächtigen Verehru seines Gottes. Da er in Entsprechung eines alten Brauches den Heiligen nicht mit leeren Händen aufsuchen wollte, setzte er sich noch im Tempel nieder und verfasste eine Hymne von elf Versen an Ramanal. durch Manikkavacakars Tiruvacakam nahm er im allerersten seiner tausenden, an den Maharin no gerichteten Verse, wie in einer Vorahnung die späte vom k. Swaminathan und anderen gezogene Parallele zum Verhälfitis zwische Manikkavacakar und dessen Siva-Guru und die Rezeption seitens seiner

"Guru Ramaṇa, Siva, as once you left

Mount Kailas and the company of Gods And came to cool Perunturai<sup>5</sup> to drink in The sparkling words of Vacakar,

Now again you have come to fair Aruna Town

Wishing to hearken to this fellow's puerile words."

Insbesondere im letzten Vers seines ersten Guru-Preises gibt er aussersich dem Halarzi übergeben bew.

dem zu erkennen, dass er bereits seine Zuflucht bei ihm genommen ha
te und nur noch darauf hoffte, von ihm als Schüler angenomme zu werden
"Like a dog loafing up and down the streets;

Sniffing at the same stuff all the time

Much have I suffered in countless lives already.

Condemn me not to birth again, I stand was made and alada and de

And wait on you. Glance on me with grace,

Sweep clean the pride of 'I' and 'mine' and give me,

Your heaven, your state supreme!"

Als Muruganār schliesslich im <u>āśrama</u> anlangte und seinem vorweg auserwählten Guru das Preislied vorsang, wurde er beim Anblick Ramanas, der wie zum Empfang eben aus der Hütte getreten war, von Tränen übermannt und vermochte sie nicht bis zum Ende vorzutragen. Diese alles entscheidende erste Begegnung legte in Muruganār eine über Ramanas Ted hinaus bis zu seinem eigenen HInschied nicht mehr versiegende

Quelle der poetischen Inspiration frei, welche sich hinfort ausschliess lich an seinem Guru, dessen Gwade und Lehren (nährte und entzündete.

den ihm während dieser mehrtägigen Begegnung spirituelle Erlebnisse verschiedenster Art zu teil, über welche er seine alte Persönlichkeit ver-

a warm near the court of the present of the court of the Neben einer kurzen, doch intensiven Phase des Widerstandes being seine Hingabe an Ramana, welche so vollkommen war wie die bald darauf folgende Aufgabe seines weltlichen Standes unwiderruflich, de Collect , seinerspirituelle Transformation in einen atmabhakta und atma-jnanin, al-Muruganar kehrte zwai nach dieser denkwürdigen Begegnung nach Madras zurück und führte noch drei Jahre lang ein äusserlich scheinbar normales Berufs- und Familienleben, doch verlorerjegliches Interesse an weltlichen Dingen, einschlies: lich seiner eben erst begonnenen, frühen Ruhm und Auszeichnung in Aussicht stellenden Karriere und nationalpolitischen Aktivitäten. Stattdessen verbrachte er alle ihm zur Verfügung stehende Freizeit bei seinem Guru, von welchem er jeweilsidirekt an seine Arbeitsstelle zurückkehrte. Nach dem ersten (oder zweiten) Vollzug der traditionellen Ahnenriten für seine inzwischen verstorbene Mutter kündigte der sechsunddreis sigjährige seine Stelle auf und reiste mit dem für den Unterhalt seiner Frau entbehrlichen Hab und Gut nach Tiruvannamalai, um es dort dem asrama als Guru-daksina zu übergeben. Seine in Tränen aufgelöswelche er wit kinen) darüber aufgeklärt hatte, folgte ihm zwar nach te, Frau, und wurde sechs Monaten im asrama aufgenommen, in dem ja schon ihr Vater weilte und in welchem sie în Ramana Vermittlung. Trostsprechung und Weg weisung zugleich empfing (TEXT), doch blieb-Muruganar allen Überredungs versuchen und Verführungen zum Trotz standhaft und antwerkleinif einem Ohne sich formell in den samnyasa einweihen zu lassen. den nächsten Jahren als verimmerlinterjungebundenes, in dem eraber seinem brahmanischen Stand gemässen Kommensalitätsregeln beachtete. . Bestelle . Ers 1947 unternahm er den für einen Brahmanen besonders Folgenschweren Schritt zum traditionellen samnyasin, als er eines Tages ohne Brahmanen schour und mit kahlgeschorenem Haupt sich zur Verehrungsbezeugung flach vor him auf den Boden legte. Auf ihn niederschauend sold Ramana

morrabrande

STORE & ARCSTON STAT

"Oh, sogar das ist abgefallen!"7

lächelnd bemerkt haben:

Diese Begebenheit kann als Zeichen dafür gedeutet werden, dass Murugana damit den letzten Rest seines alten selbst hingegeben hatte, abgesehen davon, dass er damit denselben Stand des atyaśrama (wie sein Guru an Was dem Meister als heroische Tat zugeschrieben wurde, konnten diesem Schüler viele nicht verzeihen. War Muruganar schon bald nach seiner Ankunft in Tiruvannamalai aufgrund von Neid über seine poetische vermeintlich Leistung oder aufgrund von Eifersüchten über seine bevorzugte Stellung

unter der Schülerschaft zum Ziel von wiederholten Attacken gemacht worde

so geriet er über diesen Akt in noch stärkeren Widerstreit mit der orthodoxen Führung des <u>āśrama</u>, dem er sich durch den Bezug <u>ausserhalb liegender Unterkünfte</u>, welche <u>sādhu-freundliche Ramana-Schüler zur Verfügung stellten</u>, so weit wie möglich entzog. Die Diskriminationen, welche Muruganar immer wieder zu er leiden hatte und u.a. seinen Zugang zu Raman betrafen, nahmen zuweilen solche Formen an, dass sich einmal der Mahars selber, und ganz gegen seine sonstige Gewohnheit und unparteilsche Haltung des passiven Gewährenlassens, gegenüber spöttischen Neidern zue

tervanleren in der Art einerGrundsatzerklärung veranlasst sah:

"Ja, ja, sie mögen Muruganar herabwürdigen so viel sie nur wollen.
Als aber Cannitimurai und Kuruvacakakkovai veröffentlicht wurden, stand seine Stellung unter den allerersten Verehrern fest. Was immer sie jetzt über ihn

Mit diesen Worten würdigte Ramana Muruganars literarische Hauptwerke nicht nur als authentische Zeugnisse dieses traditionellen Meister-Schüler-Verhältnisses, sondern anerkannte eine Dichtkunst, welche, wie in diesem nur Falle, ganz im Dienst der Heilsverwirklichung stand, zugleic als wirkungsvolles Heilsmittel. Muruganars Selbst-Verwirklichung kann mit jenem Übertritt in den Stand des atväsramin in ZUsammenhang gebrach werden, mag aber auch schon viel früher Tatsache geworden sein, wenn mas seinem autobiographischen Bericht folgen (TEXT) und jene Handlung als verbliebenes prarabdha-karman deuten will.

Dichtkunst, sei es als direktes Heilsmittel, sei es als spontane Ausdrucksform seiner Verwirklichung und Ramana-Identität, wie den grossen zeitebens
Dichter-Heiligen des Mittelalters als Hauptmedium seiner Hingabe und Verehrung, seiner Seinsweise und schliesslichen Verwandlung in das Wesen seines Verehrungsobjektes diente. Auf die vollkommene Wesenseinheit, aber auch vollkommene Komplementarität Muruganars und Ramanas deuten seine bekannten Charakterisierungen als "Schatten Bhagavans", ja als him Gener seine Bekannten Charakterisierungen der Schönheit im ergötzlichen Zwiegespräch mit der Verkörperung der Wahrheit, Regenbogen, der led: glich eine bezaubendere Form von Bhagavans weissem Licht darstellt" Wiederholt finden sich die Worte in Muruganars Werk:

"You sang through me your own praises and I enjoy having your praises."

Sein Schweigen unterbrach Muruganar in späteren Jahren oft nur schüle: seinem Raman-Werk spontane Rezitationen welche ein Schüle: Elsaesser als von unvorstellbarer Schönheit beschreibt:

"C'était comme une rivière de cristal roulant sur les cailloux de cristal...

Muruganars Worte deuten aber auch auf sein Selbstverständnis als Ramanas poetisches Sprachrohr hin. Gemessen am Umfang seines Werkes und dessen Wirkung, welche dank den enormen Herausgeber- und Übersetzungsleistungen von Sadhu Om, seinem literarischen Hauptschüler und Erben, und K.Swaminathan weiter Siell linens
nathan auf die gesamte Tamil und Englisch sprechende Welt aus-"Nachtigall im Garten des Schweigens weiten dürfte, kann Muruganar. als singender Apostel seines schweigenden Gurus bezeichnet werden. Ohne durch yogische Praktiken oder philosophische Textstudien vorbelastet zu sein, war es ihm möglich, Ramanas Lehren in direkter unverfälschten Form aufzunehmen, und gegeben, sie in reiner, durch keine fremden Ideen verzerrtenoder verwässerten Form Velse wiederzugeben. In seiner Interpretation und Redaktion seines Meisters Worte machte er aber reichen Gebrauch von der attetalterlichen Stilvariation. Metaphorik und mythologischen und metaphysischen Themenreichtum der mittelalterlichen Tamil-Dichterheiligen. Wie die nachfolgenden Proben seiner Dichtkunst zergen, vermitteln seine Hymnen deasch bl nie den Eindruck blosser Wiederholung oder Nachahmung, da sie von innen heraus durch seine lebendige Ramana-Erfahrung inspiriert und Aven seinereigenen Selbst-Verwirklichung getragen werden und damit immer auf eine unmittelbar Wirklichkeit und Gegenwart beziehen. Bereits 1933 erschien die erste grosse, nach Anregung Ramanas auf Stil und Thematik des Tiruvacakam basierende Sammlung devotic naler und lyrischer Gedichte, das Srī Ramana Cannitimurai, das "Gesangbuch über Ramanas Gegenwart". Darin versetzt en seinen Guru in die Rolle Sivas oder Skandas, beschreibt ihn als Mutter und Vater, Liebender und König, aber auch als Verführer und Bettler. Über allem aber preist er den Maharsi als unergründliche, allmächtige Gnaden- und Heilsgestalt:

"Ramana, bed save in the Groun that from your

All in One and One in all,

True Seer in whom all truth is seen,

Merciful, liberal giver of Grace

Miraculously strong to save, Yes, He is Mother and Father too."

Den Ausruf Mukavapuri Murukan nahm Ramana selber eines Tages zum Anlass, um Margareinen Vers zu widmen, in welchem er seinen Schüler implizit zum Manikkavacakar Ramana-Arunacala-Sivas erklärt:

"'Arunacala-Ramana, dwelling in the heart-lotus smiled and steadily looked at me and slew my little, separate self. So singing of this flow of grace, Mukavapuri Murukan composed his Cannitimurai to rival Tiruvacakam itself."

Den Hauptanteil seines Werkes machen Dichtungen über seine überpersönliche, hauptsächlich metaphysische Ramana- bzw. atman-Erfahrung, wie zum Beispiel Sri Ramana-anupūti (zwei Teile, 1960 und 1961), welche seit einigen Jahren im \*\* zehn Bände angelegten Sri Ramana Nana Potam gesammelt werden. Folgende Strophe gehört zu diesem Gedicht-GEnre:

"No form or feature has he of his own,
Yet form and feature, to all beings gives;
Knowledge and ignorance, both to him unknown.
Each human mind from him alone derives.
He brought me into being but to think
Of him as 'you', of me and mine as 'yours';
And he has left me wordless, deedless, prone.
Helpless on death's brink,
Only the vast beatitude endures."

Neben seinem eigenständigen, originalen Werk devotionaler und metaphysischer Art ist Muruganars Leistung als machtvoller Exeget und vor allem unvoreingenommener, getreuer Redaktor seines Meisters Lehren im Kuruvacakakkovai, der "Girlande des Meisters Aussprüche", nicht minder einzuschätzen. Sein Übersetzer, K.Swamīnathan, bezeichnet das aus 1254 Strophen bestehende Werk als "klarste, umfassendste, im höchsten Masse authentische und systematische Darstellung von Bhagavans Lehren" Meister der berühmten Talks als zeitloses poetisches Pendant gegenzungen Darüberhinaus gelang es Muruganar innerhalb von fünf Jahren seit seiner Ankunf dem Meister unter wesentlichem redaktionellem und inspirierenden Eigenanteil die Komposition dreier wichtiger Werke zu entlocken: Ullatu-narpatul, Upatēca-v-untiyar und Anmavittai.

Nicht nur in seinem Werk, welches einer tamilologischen Rezeption noch harrt, auch in seiner völlig unscheinbaren, zeitlebens äusserst einfachen und besitzlosen Lebens- und Verhaltensweise bestätigte sich Muruganar immer mehr als reines Ebenbild seines Meisters (TEXT). In sei ner zurückgezogenen, für viele undarheitzten innerlich unzugänglichen Lebensweise ermunterte er niemanden dazu, sein Schüler zu werden. Auch nach dem Hinschied seines Guru, als er für einen kleinen empfänglichen Kreis von Verehrern aus dem Schatten Bhagavans zu treten schien und

um spirituelle Führung gebeten wurde, verwies er stets auf den Mahar si als einzigen und aller Meister. Gleichwohl von bestimmten Personen der aśrama-Führung als solcher gefürchtet, lag ihm nichts aufenfohr oder ferner denn als spiritueller Erbe und Nachfolger Ramanas betrachtet zu werden. Nicht nur nahm er die Worte Guru' und 'Schüler' nie in den Mund sondern scheint sich durch einfallige Verhalben unglichen bereit auch geführt.

stossen zu haben. Gleichwohl konnte er es nicht verhindern, dass sich in seinem Wohnraum nicht nur Tamil-Schüler, sondern auch Verehrer, vorwiegend westlicher Herkunft, einfanden, um in seiner Gegenwart zu medioder selber Fragen zu sielen, die er h. der ligel bentwerkt. Wie jeuerzu unsern befragen durften in eine Sel
tieren. Epirituelle Meister-Schüler-Verhältnisse dürften in eine Sel
tenheit gewesen sein und trugen einen rein esoterischen. Aussenstehenden bis haute unbekannt geblieben; ausserhalb dieses kleinen Kreises
gelt er abs vorbildlicher Schüler und ausserhalb dieses kleinen Kreises

etwage, aftentiach sperkennen schulur und likerarisco-belitiette fan 1945 des Wee ben Maharet fant end setther bewennet literatiet e Verbindener

(1922-4985) Bezeichenderweise war Sadhu Om, ein von Muruganar vervollkommneter Tamil Gelehrter und direkter Ramana-Sadhaka, der sich dazu berufen fühlte Muri ganar begonnene tamilische Ramana-Tradition fortzuführen, und ihr ein bemerkenswertes, gleichfalls devotionales und metaphysisches teils poeund muikalischer tischer teils philosophischer Art anfügte, sein einziger, auch vom äsrama anerkannte Schüler und literarisch-politische Erbe. Mit dessem verfrühten Hinschied scheint jedoch auch diese authentische, Ramanas kulturellem Hintergrund und Selbst-Erfahrung am nächsten stehende Tradition zu einem vorzeitigen Ende pekommen zu sein. 12

<sup>1</sup>Muruganar and Meenakshi Ammal, his wife 1981.

2Ebda.

<sup>3</sup>Für die biographischen Angaben haben wir und folgenden Aufsätzen freien Gebrauch gemacht: Ganesah 1984; "Introducing Muruganar" (A.Osbor ne) 1964; Viswanatha Swami 1979; James 198%; Swaminathan 1973. Sämtlich Übersetzungen aus Muruganars Werk stammen von Swaminathan, e.g. Murukanar 1968, und Ganesan 1973, Johne John genauer Stellenangabel <sup>4</sup>veröffentl. v. seinem Verehrer Ramana Patananta, 1943.

<sup>5</sup>Der Ort, an dem (Manikkavacakar Siva) in leibhaftiger Guru-Gestalt er schienen und ihn unterwiesen haben soll.

<sup>6</sup>Mānikkavācakar

6avgl. folgende Gebetsstrophe Manikkavacakars:

"Abide in me, and make me slave,

sell me and mortgage me, but this apart

don't turn me off -

I am a stranger seeking you as host.

O LOrd, Who ate the poison

as ambrosia! Uttarakocamankai's king!

O healing balm of those

crippled by the ail of births!"

(xit. u. übers. in Zvelebil 1974, S. 99, ohne Stellenangabe).

6bSwaminathan a.a.O., S. 199.

7 James a a . 0. 10. S. 243, welcher disses Vorkommuis week Saller Time Zengenberell wider 8 Ebda., S. 242, webs Verweis out Svant Naturales Tamil Vorword zie On

9Swaminathan (1981, S. 11) unter Bezugnahme auf die Muruganar-Rezeption der Tamil-Dichter, Gelehrten und Ramana-Sadhaka Svani Natanananda und K.V. Jagannathan. Swaminathan selber gill blyde

haltris folgendermassen: "While Muruganar, the worshipper of beauty, re vels in an endless riot of metaphor and music, the Maharshi, the worshi per of Truth, breaks his silence once in a while and speaks in cold, clear words of the Eternal NOw... "While the Maharshi with his mathema(inde Tel.)

10 Muruganar liess sich fotographieren, doch ist seine Stimme oder Rezitation, wie jene seines Meisters, nicht aufgezeichnet worden.

12 Für einen Nachruf eines seiner literarischen Schülers siehe Swaminathan 1985, und für eine Einschätzung von Seiten eines seiner engsten, spirituellen Schüler James 1985a.

tical elegance makes little use of this traditional wealth of imagery and style, Muruganar rejoices rapturously in it and, in the process, establishes for himself a secure and eminent place in Tamil devotional literature comparable to that of Manickavachagar" (ebda., S. 10, 9).

THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO

THE PERSON OF THE PARTY OF THE PERSON OF THE PARTY OF THE

Vollkommene Nachfolge des Gurus und seiner Beispielgebung ungeachtet der Desavouierung durch dritte und die Öffentlichkeit

Verkannt worden sein, sondern auch in seiner äusserst einfachen Lebensweise, in der er zuweilen den Eindruck eines Kindes erweckt habe oft missverstanden worden sei. In diesem Zusammenhang wurde Muruganan Tächen
lich gemacht und glaubten Leute sich über ihn stellen sich ihm gegenüber Freiheiten herausnehmen zu können oder ihn gar bevormunden zu müssen.
Wie eine Begebenheit im Hause seiner Gastgeber in Madras zeigt, verfügten auch ihm wohlgesinnte, hilfsbereite Freunde oft nicht über den gebotenen Takt und die notwendige Feinfühligkeit, um ihn verstehen

ihmseerecht werden zu können.

Als sich Muruganar im Badezimmer seiner Gastgeber nicht unter fliessendem Wasser, sondern einen Körperteil nach dem anderen wusch und sein Gastgeber dies bemerkte, soll dieser jenem gesagt haben: "Aber nein, du weisst nicht, wie man sich duscht? (dus erstehts) dich nicht und ordentlich zu waschen, wie es sich gehört?" Sein Gastgeber wusste nicht nun, dass dies die Art und Weise war, in der sich Ramana zu waschen pflegte, war sich auch nicht bewusst, dass diese Verhaltensweise der Wasser- und Energieknappheit angemessen war, welche mehr ode weniger stady in heliegte bestehend. Der hier der sich gegen jede Verschwendu wandte und insbesondere Strom und Wasser ausserst sparsam einsetzte.

Welbst in heissen Tagen (liess) den Ventilator immerwieder vorzeitig ausschalten.

Das gegenüber seinem Meister ebenbildliche Verhalten Muruganars ist umso höher einzuschätzen, als esteine alltägliche und relativ unbedeutende dem it tende der Öffentlichkeit gemeinhin unzugänglich und unbekannt ist Handlung handelt, welche zu dem

und nur durch die enge Schülerschaft Elsaessers ans Tageslicht gebracht wurde. Freilich können auch Begebenheiten angeführt werden, welche illu strieren, dass Muruganar sein Name und Ruf in der Öffentlichkeit ebenso wenig bedeutete und in seinem Verhalten überhaupt nicht zwischen Öffent lichkeit und Privatsphäre unterschied wie sein eigener Meister.

## Reaktionen auf Ramanas Hinschied

Sadhu Om spricht in Bezug auf <u>Muruganars</u> Reaktion auf Ramanas Hinschied von Seelenpein und einem riesigen Trennungsschmerz, der an den <u>viraha</u> der mittelalterlichen Volksheiligen NOrdindiens erinnert:

"Als Bhagavan am 14. April 1950 seinen sterblichen Körper verliess, kannte Muruganars Gram keine Grenzen. Die Seelenpein der gefürchteten Trennung, welche bis zu diesem Zeitpunkt in der Form von Gedanken in ihm herrschte/war, brach in diesem Augenblic als Tränenausbruch aus/hervor. Unfähig in der Nähe des mahanirvana-Raumes zu stehen, in dem der heilige Körper Sri Bhagavans verblieb, fiel Muruganar in Ohnmacht, so dass ihn andere Verehrer aufheben, zur Veranda des Matrubhuteswara-Tempels tragen und ihn dort niedersetzen mussten." Sadhu Om 1981 (o.Pag.)

Die Autorität der heiligen Schriften gegenüber jener des <u>sadguru</u> Schale und Frucht, Form und Inhalt

Bei seiner gewohnten Prostration vor dem Guru bemerkte Muruganar eine Tages eine aus Anlass der Sarasvatī-pūjā, des rituell begangnean Festes zur Verehrung der Göttin der (Sanskrit-)Sprache und Gelehrsamkeit, der Künste und Wissenschaften, neben Ramana eigens arrangierte Anzahl Bücher wahrscheinlich Teile des Veda. Von den mit Blumen geschmückten heiligen Büchern zu seinem Meister aufblickend, der in Ruhe und Abgeklärtheit aus dem Sofa sass, musste er (belustigt lächeln) schmunzeln. Als er von seinem Meister mit einer Geste zu einer Erklärung aufgefordert wurde, antwortete er zögernd, doch ohne seine Erheiterung Belustigung unterdrücken zu können:

"Bhagavan! Dass in deiner/Threr Gegenwart den heiligen Büchern puja dargeboten worden ist, amusiert mich. Stell dir vor, ein Bündel der besten Klasse von ZUckerrohr-Stengeln würde ausgepresst und aus dem Saft Kristallzucker der reinsten Qualität gewornen und daraus eine menschliche Gestalt (gemacht) geformt. Vergleiche dann die herrlich, aus diesem feinsten Zucker gestaltete menschliche Form in der einen Hand mit dem Zuckerrohrabfall in der anderen Hand! Bhagavan, du bist die Essenz der Wahrheit; diese Bücher aber, wie heilig auch immer sie sein mögen, sind [nicht mehr Wert als] dieser Zuckerrohrabfall. Den saftlosen Stengeln ist puja dargeboten worden, indessen die schönste Zuckergebet, just daneben sitztest!"

So sprechend musste Muruganar lachen, in welches sein Meister herzlich einstimmte.

# Selbst-Verwirklichung / Ersk Begegnung: Auflehnung und Überlebenskampf des Egos

Während seiner ersten lebensentscheidenden Begegnung mit dem Maharsi erlebt Muruganar eine intensive Widerstandsphase, in welcher er seinen welche im Besih übernetriebs hift und Guru als Anführer einer Gruppe von magischen Zauberern erfährt ihn seiner Persönlichkeit und Ich-Bewusstheit berauben und zu ihresgleichen machen wollen. Von der Angst besessen, von Tiruvannamalai nicht mehr loszukommen und seine auf ihn angewiesene Mutter nicht mehr unterstützen zu können, brichter vor Ramana in einem überreizten Gemütszustand in eine Art Wehklage aus:

Ich befinde mich hier mitten in einer Bande von siddha genannten Räubern, an deren Spitze dieser Ramana Maharsi steht. Sie sind alle darauf erpicht, Seelen gefangenzunehmen, um sie unversehens in diese geheimnisvolle Lebensweise der siddha zu banner und einer Schar anzuschliessen. Da es nicht in der Macht meiner Mutter oder irgendeiner anderen Person steht, mich zu besuchen oder aus ihrem eisernen Griff zu befreier muss ich unverzüglich von hier aufbrechen.

Tipett.

Chen Glanzvision Ramanas (TEXT) fährt er über eine Stunde in diesem Ton fort und wirft sich während seiner Ansprache wiederholt vor seinem Guru die halbe Nacht zu Boden. Begleitet von anderen Schülern, streift er hernach rastlos und ohne einen Ausweg zu finden in der Gegend herum, bis er am frühen Morgen zum Schluss kommt, dass alle Versuche, aus dem das eralsmit dem Maharsi identisch erlebt, aus dem das eralsmit dem Maharsi identisch erlebt, aus dem bedrückende Gefühl vermitelt seine Persöntigkeit unterhauft funterhauft.

später verwandelt sich sein Gurujwiederum in einen Strahlenglanz, in welchem Muruganars Individualitätssinn erneut untertaucht. Wiederum wir er von denselben Ängsten heimgesucht und flüchtet mitten in der Nacht i die Stadt, um bei einem seiner Tamil-Schüler zu übernachten.

Dieser kurzandauernde, doch real erfahrene Kampf gegen die spirituel le Einwirkung des Guru, welche hier als bedrohlicher, ja Existenzangst auslösender Übergriff auf die Persönlichkeit erlebt wird, kann aus psychologischer Sicht als Überlebenskampf des Ego gedeutet werden. Muruganars Widerstandsphase ist ein lebendiges Zeugnis dafür, dass die Aufgabe der Individualität selten freiwilligund nur unter grossen Schmerzen stattgegeben werden kann, insbesondere wenn, wie in diesem FAll, überwältigend bzw. überraschend, das heisst ohne längere Vorbereitungszeit vom Guru erwirkt wird/abverlangt wird.

# Die Frage des <u>samnyāsa:</u> Trostsprechung, Vermittlung und Wegweisung Ramanas

Muruganars samnyasa ist ein vorzügliches Beispiel für die weltliche und spirituelle Problematik einer asketischen Lebensweise von ehemaliger Haushältern, illustriert aber auch Ramanas flexible und liberale Lehr-weisel. Muruganars verlassene Frau war bekanntlich ihrem Mann nach dessei plötzlicher Aufgabe seiner Stellung und Reise nach Tiruvannamalai) nach-und unte den besonderen familiären Umständen gefolgt. War in jener kleinen asrama-Gemeinschaft Mitte der zwanziger Was später völlig ausgeschlossen war Jahre möglich: Die in sozialer HInsicht "verwitwete" junge Frau namens Mīnāksī wurde während sechs MOnaten in die an sich monastsiche Gemeinschaft aufgenommen und Mīnāksīs eigenem Bericht zu entnehmen in jeder HInsicht intet. Nach der ersten Trostspechung pflegte ihr Ramana täglich zehn Just' Verse aus Muruganars Werk zu geben, um sie anderntags ihr vorzutragen. Mīnāksī, welche sich nicht mir ihrem Schicksal abzufinden vermochte, wartete auf anderer Vorschlag hin ihrem Mann eines Tages in einem Tempe: auf, um îhn, seine Füsse ergreifend, zur Rückkehr und Wiederaufnahme seiner alten Le bensweise zu bewegen. Als der Maharsi, der sich nach dem Verbleib des seit zwei Tagen fernbleibenden Muruganar erkundigte, von Minaksi selber aufgeklärt wurde schalt er sie nicht nur um ihretwillen, sondern ebenso um das Wohl seines Schülers willen mit den Worten aus:

"Siehst du [was du angestellt hast]; als er da war, konntest du deinen Gemahl sehen; jetzt aber ist er verschwunden. Was willst du nun machen/unternehmen? Beachte hinfort anderer Ratschläge nicht und lass Muruganar in Ruhe!"

Unter dem Vorwand, dass seine Frau in ihr Heimatdorf abgereist sei, konnte Muruganar, der sich ins Skanda-asrama zurückgezogen hatte, dazu bewogen werden, ins asrama zu kommen, welches er sonst michel auf suche Ramana stellte nun Muruganar seinerseits zur Rede, warum er (schweigend) weggelaufen sei, statt Mīnāksī anzuweisen, sich der Versenkung zu widmen.

Bei anderer Geelgenheit gab Ramana MInaksi wiederum zehn Verse Muruganars zum auswendiglernen, welche diesmal nach dem bekannten mittelalterlichen Thema<sup>in</sup>der Braut-Bräutigam-Analogie gehalten waren. In einem
Vers beklagt sich Muruganar, in der Braut-Rolle, bei Ramana, dem Bräutiga
dass er die Braut (Muruganar) nach der Heirat ohne gebührende Obhut/Pfl
ge/Schutz auf der Strasse verlassen habe:

"You were once with me, my wedded Lord,
But now for a long time you have abandoned me.
And if I complain, you call our old friendship
A dream that I had dreamt."

Ramana wies Mīnāksī an, die Verse, deren Endzeilen er ramana durch murukan ersetzt hatte, abends im Beisein (Muruganars) vorzutragen. Nach der
Rezitation sagte dann der Maharsi zu (jenem), dass er ihn nicht auf der
Strasse gelassen habe, hingegen er seine Frau. Als sich Muruganar
würde.
darauf lachend, bat ihn sein Meister um eine Antwort, bevor er sich wieder aufmache
schweigend
Er aber ging weg Zu Mīnāksī gewandt, erklärte Ramana schliesslich:

"Ich habe alles versucht. Es hat keinen Zweck [ihn weiter zu bearbeiten].

Gott alleine wird für dich sorgen ."

Als Mīnākṣī wieder einmal über ihrer Lebenssituation als verlassene Frau, zumal ohne Kinder, spontan in Tränen ausgebrochen war, tröstete er sie mit den Worten:

"Warum folgst du nicht meinem Rat? Was liegt denn schon am Familienleben. Schau, dein Vater hat zehn Kinder und erhält dennoch keine Hilfe von ihnen. Wozu also?

Ich bin immer bei dir. Es wird [dir] nichts geschehen; hab keine Sorge."

Ganz gegen seine übliche Haltung, in der er in ähnlichen Situationen den Ehemann zu seiner Pflichterfüllung aufrief und diese ihm nachdrücklich einschärfte, lässt er hier Muruganar ziehen und gewähren. Andere
Vorkommnisse deuten sogar darauf hin, dass er Muruganar in seiner asketischen Lebensführung unterstützte und es ihm hier in erster Linie darun
ging, seine Frau seiner Unterstützung zu versichern und sie allmählich
zur Annahme ihres Schicksals zu bewegen, für welches er nun die Verantwortung übernahm.

In diesem Licht kann Ramanas Veranlassung von Minaksi, obige zehn Verse im Beisein Muruganars vorzutragen, auch als Prüfung seines Schülers verstanden werden.

Muruganar and Meenaksi Ammal 1981, S. 87f .

#### **ANNAMALAI SWAMI**

M:1

# During Centenary Annamalai Swamy had a paper read at All India Radio Pondicherry. This is the full version: □

A. This is Annamalai Swamy, who had associated with Bhagavan, explaining the essence of Bhagavan's teachings:

The essence of the teachings is the precious path of Bhagavan Sri Ramana. The most important task of man is to know the truth about himself. Once the truth about oneself is known, all sufferings will leave automatically. The primary need of all of us is only an unchanging happiness. Certainly, people all over the world like unchanging happiness. Just as all like sleeping, so also, unchaning happiness is liked by all. Unchanging happiness is itself our own true nature (*swarupa*). That itself is what is called moksha, mukti,nishta, jnana, freedom, kaivalyam, sahaja samadhi and unchanging anubhuthi. What obstructs this unchanging happiness is just the thought that 'I am this body'. If this thought is given up, all thoughts will easily leave automatically.

M:2

If one gives up the one thought that 'I am this body', all thoughts will by themselves. To realize one's own true nature alone is realizing the existence of God. Without realizing the turth of oneself, if one knows whatever else or reckons whatever, that cannot be true happiness. Everyone easily feels the sensation 'I am'. Even though it is so easy, what obstructs it is only the thought 'I am this body'. That is the ego ... The best (tapas) spiritual practice to eliminate this ego is to enquire 'Who am I?' To concentrate the mind means to view all as one whole. Once the enquiry 'Who am I?' is invoked all suffering will leave.

M:3

What remains is the bilss of *swarupa*? What else is there beyond this to know? If one realizes the truth of oneself, there is nothing else other than oneself. The thought 'I am ignorant

(ajnaani)' shound be avoided. That itself is a great obstruction. To think 'We will attain Jnaana sometime in future' is itself (ajnaanam) ignorance. Right now we are as jnaana swarupam and as the Self (Atma). We have never ever been alien to the Self. We have always been the Self alone. The world is oneself only; nothing else. Has it any existence apart from oneslf? If one gives up assuming the body and thought as 'I', the Self

M:4

will shine by itself. The remedy for all suffering is to remain as the Self (*Atma*)! But, avoid the evil, gently. What exists is only the Self (*Atma*), not two. One must keep company of the wise (*Satsang*),until the conviction 'I am the body' ceases totally. To claim that you are God is mere imagination! In fact, apart from you, the Self, no God exists. All the rest are only imaginations appearing and disappearing in the self. Only after the appearance of the thought 'I am this body', all other thoughts appear. Without (*Satsang*) the company of the wise, the wisdom-eye (jnaanakkan) in a man will not open. 'I' is only an immutable bliss.

M:5

Other than that, even if the brilliance of one hundred suns appears, it cannot be tobe truth. We tend to leave out the ever-present self. Because everyone is already the self, it does not happen to everyone that the self should be known. All are constantly feeling the self. But suffer, because of the mistaken thought that it has to be reached. People forfer that everything is driven by the only power of God. All the activities of the world are taking place by the mere presence of God. But, the *jnaani* is not at all attached to those activities. In the

M:6

world, everyone, including Brahma the Creator himself, are behaving according to the law of God. Unless we realize who we are, the truth cannot be understood as it is. Leave alone the dispute whether God exists or not. Do we exist? [If so,] how and as what?Let us first find out our own existence.That which shines as 'I am' is itself the Power of God (*Iswara Sakti*). One's own true form (*swarupa*) is alone the Power. All sufferings are created because the self, instead of being the self that it is,attaches itself to an adjunct [*upadī*] and alssumes 'I am this' or 'I am that'. We must remain just as what we are. The self (Atma) – the Bliss (Ananda) – is

The false assumption that 'I am devoid of bliss' should be rejected. Instead of following the mind wherever it wanders, we must remain as what we are. To remain without forgetting the truth of our true nature, is itself bliss, love and everything. If the false assumption that 'I am having a form' is given up, the all pervadiing quality can be perceived. Having contracted ourselves into a body, we are under the false impression that we are exinsting as something within the body. In fact, all that we perceive is confined within us. Nothing can exist apart from the only existence ( *eka sat*) that we are. Once we know who we are, nothing will exist, for us to know further. Nothing exists apart from

M:8

Atma the self. When the mind is born/manifests, the world appears. When the mind is absorbed, the world disappears. Therefore, the world is only a mental [illusion] (manomayam)! aThe purpose of practice is to remove the obstructions that veil the peace that exists forever, naturally in all of us. We are always existing in the form of Atma the Self (Atma Swarupa), even when it is veiled, even when practising to remove the veil and also when the veil is removed. Why should we talk about others? To remain without questions and doubts is our natural state. If there is strong devotion, experience will take place even without our seeking it. When grace is sought,

M:9

experience is bestowed. Follow the way it leads you. Don't think or desire for anything else. Whether you know about it or not, grace is what leads you. Wandering here and there, craving for this and that unnecessarily is worldly attachment. Hunger and thurst and attending to calls of nature are the needs of body. It is necessary to attend to them! This will not interfere *sadhana in anyway*. Attending the needs of the body will not be a hindrance. Every thing happens according the prarapta karma. During waking and dream states, the body is

connected with its impurities. In sleep, we are without their connection. Therefore, waking and dream states are not our nature; only to be without their connection is our nature. Always truth should be realized intrinsically in the waking state alone. Peace is [our] true nature. Therefore, it need not be acquired anew. Only the thougts, which deny it and drive it away, have to be destroyed. It is only the old thougts that prevent the mind from concentrating! They are a hindrance to devotion (*bhakti*) as well. Thoughts should be obliterated through the strength of practice and fortitude. The company of the wise and service to them have been deviced only to acquire (*jnaana*) spiritual wisdom. Therefore, it is not something to be achieved newly.

M:11

The weak man acqires the strength necessary to remain in his true state, through the company of wise sadhus. Only grace exists! Nothing exists apart from it. If one's true nature is sought intrinsically, with just that one intention, the mind will be eradicated. Only pure awareness, the true nature of ourselves will remain. According one's maturity also, any path may be given. Devotion (*bhakti*) and self-enquiry (*atma vichara*) [etc.] all are one. This body and the world appear to be true. When we sleep again, so many other things appear and disappear. What appears and disappears in this way cannot be the truth. What always shines evenly is the truth.

M:12

If we observe keenly what is this strange mind, in the course of time, without any veiling, the mind itself will shine as Atma the Self, without any obstruction.

Thisis the easy path written by Annamalai Swami.

- C. When did you read this paper on the radio?
- A. 27 12 79.
- B. Annamalai Swami did not read the talk himself on the radio, but somebody else. They left some portions.

I am ready to tell you about whatever experience from Bhag avan. Beclause, that will

If he had revealed those secrets, they would have published it; talked about it.

- 97A What was received seems to me to be some sort of prophetic moral teachings (*sanmaarga mozhi*). In this, Bhagavan is not involved. I wrote down what I felt like. I have written something as "Words of Grace" (Arul Vaakku).
- C. And he said in the beginning that he prefers to have mentioned his name in my study regarding his talk and our convesation.
- A. In Bhagavan's state, all are one. He told me to read and write, in the midst of so much of work. It has been printed. (It has been printed.) ... The matter is, it will be beneficial only if all the important points are told.
- 1. At a small age about ten years in an ordinary countryside. I hadn't seen one sadhu there, read no books. No temples or rituals (*pujas*). Yet, 'This worldly life is impermanant (*anithyam*); we have to reach God' was my only thought. I was mad after it. Then, while I was in that state [of mind], I built a 'bajan hall' and carried on bajans. Meanwhile, a sadhu came there and gave me Bhagavan's book of "Who am I?" Then,in 1929, as I was with the keen intention of seeing Bhagavan, I had a dream in which he gave me *darshan* inside the house.
- 6. In my young age .... I had some devotion then. But, 90% I did not anything about the path of liberation. I had *bhakti* for God.
- C. In which Taluk?
- A. Viruddhachalam Taluk (South Arcot District).
- 8. In my young age, I was obsessed with the single thought that 'this world is impermanant (anityam) and I must attain God.' God was the only thought. I would repeat the Sivayanama mantra lakhs of times. I would do that repeatedly. Thus I was staying with my Bhajan Hall (bajanai matam) and the Charity Water Center (thanneer pandal). Then countless attempts

were made to bind me into married life. Defeating all those attempts, I came to Bhagavan as my refuge.

M:16

For three years, I was only mad after God.

- 16. In the beginning Vinaygar was my prefered God (*ishta deivam*). Then Lord Murugan; and then Lord Siva; and then Bhagavan; and finally Atma (the Soul). Bhagavan Ramana alone exists. No second thing exists. [Inside is] Atma; outside [is] Atma; undivided Atma; Only Atma. I [have] no [existence].
- 17. To attain God was the only aim [for me]. Although many obstructions arose, overcoming all of them I reached here.
- 211. Saiva Vellalar [caste]. Saiva anushtanam [practicing religious rites]. Very little education.
  Father ordered me not to study. My father was of the opinion that if I become educated, I may turn out to be a monk (sanyasi). After coming to Bhagavan, I have learned many lessons.

M:17

- 19, 20 Tamil. Only Tamil. No Sanskrit.
- 23. No. (see above).
- 249() To attain Atma was the only aim. Nothing else mattered in the world.
- C. For householders, is it not horrible to reach tha aim?
- A. It is not impossible, but very difficult. One person is walking free of budon and another person is walking carrying a burdon both will reach their destination. In householder's life, it is difficult. Just see how much one suffers, once a bride has been selected!
- 31. I don't have any connections at all. After coming to Bhagavan, I did not have any relationships at all. [Only] spirituality. ...Not interested in anything else. I don't go into the outer world.

Already 40 years have passed. I haven't visited even the next room. I would go for walking on the mountain side.

- C. Giri pradakshina?
- A. No. Previously I used to go.
- C. He never went on giripradakshina?
- B. Not no, previously.
- B. I go only with Bhagavan.
- A. No.
- 36(7) Bhagavan told him, "I keep waiting here for you to come."
- 37. Staying with him for 12 years,

M:19

doing whatever he asks you to do, getting matured, then one should catch hold of the easy path shown by Bhagavan. ... ... Bhagavan would give the plans of the ashram Gosala (cow shed), store room, book stall, big dining hall, hospital, temple and *uttara mandapam* etc. One has to follow that.

40. He did all *dikshas* for me. He did all the existing different varieties of *dikshas*. As soon as he sow me, he showed me like this for fifteen minutes (gesture: a silent *diksha*). Then, once I had an injury here. He applied *Jambug* with both his hands and anointed for half an hour. This is *hasta diksha*. Then he once embraced me in the bathroom.

This diksha, that diksha and all the existing dikshas he did for me.

- C. Is diksha very important?
- A. It is like ripening. I don't like to have any leaders. But Bhagavan has become one without my awareness. I don't even go to the temples. The Arunachala temple is temple of Bhagavan ... But Bhagavan is more important than that.
- 44. Darshan (presen ce), guidance, and grace.
- 51. Self-enquiry; and principally, self-enquiry more than any other path.
- 160. Which is the true me, this or that?... Enquiring in this way, ... Is it the mind or the Self? You are really Atma (Self)! The Self is undivided.
- 55. No sadhana is necessary.

M:21

To remain without forgetting the truth of your own being is the ultimate sadhana.

- 54. He would tell according to one's maturity, according to each and every one's maturity.
- 56(1) All soltude. Association. Crowd means a big trouble,
- 56(2) Karma yoga seems more conducive for the path of enquiry. Nishkamya Karma is most conducive. I progressed only through this only.
- 62. Moreover, there are many techniques to control the mind. Superior among all of them is Self Enquiry, that is Bhagavan's teaching. So many are the paths that lead to [the Truth]. Enquiry is to investigte who you are. That is the path of *Jnana* or wisdom, which is the constant enquiry as to how and whence the ego (self) arises. "It is not necessary to do it in a sitting posture," Bhagavan has said. "it is not necessary to show to the world what is

(22)

your sadhana. Externally, you remain an ordinary person.

63. There is no master (Guru) equal to Bhagavan in the world now. Bhagavan himself has said

| so. Once in a legal enquiry, he was asked if there is anyone else like him. Bhagavan's reply |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| was, "No". He is the embodiment of all deities. All gods on one. So may are not there. The   |
| Self is only one.                                                                            |
| The name Hindu is not applicable. Bhagavan is God, he is common to all. That [God] is        |
|                                                                                              |

64. 67. neither Hindu, Muslim or Christian. All are one.

(23)

- 72. He was a yogi. ... (laughter). No. Not a yogi; but an avatar (incarnation).
- 72(a) No sadhanas [he had performed]. He came just to guide the world, like a learned teacher going to school to teach. ....He was a Perfect Incarnatio (Purnaavtaaram), similar to Lord Krishna).
- 74. It is impossiblel to explain ev erything he has done. Most importantly, he would easily tell everyone, "You are the Self (Atman). If you realize it, there won't be any suffering." If everything must be said, there will be plenty. There are so many matters. Among them there are so many important stories. How to point one thing in particular. All what he did and said

(24)

seem to be important.

76. No one here did it.

... ...

. . . . . . .

208. All what Bhagavan says is that everything happen according to *prarabda*, by the will of God. Bhagavan. Bhagavan has no plan of h is own at all. Everythingg has already been planed. We simply work it out accordingly.

| C.     | Does he give Diksaha and Upadesa?                                                            |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| A.     | For people like you, I tell them just like this Many people come What is <i>Diksha</i> after |
|        | all? Whatever you do is just Diksha And whatever you say are just Upadesas.                  |
| A.     | That is my most important job.                                                               |
| C.     | How many disciples do you have?                                                              |
| A.     | About 200.                                                                                   |
| C.     | From where?                                                                                  |
| A.     | At Tiruvannamalai and other places as well.                                                  |
| C.     | Foreigners?                                                                                  |
| A.     | Yes. Yes.                                                                                    |
| C.     | But few?                                                                                     |
| A.     | A few. Yes.                                                                                  |
| 82.    | Cannot say. The magananimity of this character and behaviour is such that it cannot be put   |
|        | (26)                                                                                         |
|        | into words. It is so great, that is all.                                                     |
| 85.    | First he attends works in the kitchen; then, the letters.                                    |
| 222.   | Most importantly, he attends to the cows; other activities – like mother's samadhi and the   |
|        | hospital – come only afterwards, that too only if Bhagavan intends.                          |
| 207(4) | That is the manifestations of the fruits of the good karmas and worships performed by        |
|        | the mother in her past lives. He had fulfilled her intentions.                               |
| 87.    | So many troubles had come. Bhagavan would forbear them all with his patience and wisdom      |
|        | of the Self. countless problems would come.                                                  |

89.

Who am I? Who?

- 91. My thought was just that. I know only what Bhagavan has taught me.
- 93. I see the teachings of Ramakrishna, Vivekananda, Buddha, Gita, Jnana Vashishta, and Kaivalyam . All these conform to Bhagavan's teachings. But, among all them Bhagavan's path is the most straight-foreward.
- 94. Just the superior teachings of Bhagavan: *Ulladhu Naarpadhu, Upadhesa Undhiar,Naan Yaar?, Devikaalottaram, Athma Saakshaatkaaram, Athma Bodham, etc. ...*
- 97. There is no mistake in Bhagavan's original works.
- Leaving the hot sun, if one enters the shade beneath a tree, one experiences a coolness.
  Likewise, if one goes to the Guru's presence, the mind experiences peace and bliss. Then one can identify him as the [True] Guru.

(28)

- 103. What you mean by 'what type'? He has appeared as the one embodiment of all the gods, as the Atma and as the Master. He himself is our own Atma (Self). Therefore Bhagavan is in the form all gods. We see him as the Guru and the God. We may trust that he is not a human guru.
- 104. It's nature cannot be explained. The moment you see Bhagavan, you know that he is Bhagavan. Therefore, we cannot say how. Just like water flowing downwards [by itself], my mind flowed towards Bhagavan. After Bhagavan had departed, I didn't have the inclination to seek another Guru, or another God, or another holy place to go. Water, once it had flowed downward, cannot flow back upwards.

(29)

- 105. You can know that from the path [he taught] and the peace and experiences he [emanated].
- 108(3) For someone to be a Guru, his status as a householder or as a sanyasi does not apply. His state is beyond class and caste categorization (varnasrama). Anyhow, one gets his guru according to one's prarabda. This is an Ashram of Jnana, ... Chinnasamy, Venkittu Aiyer,

mother and all the rest are just products of prarabda; non of them is Bhagavan's plan. (4) ... No problem. Only jnana is all important. Only he is a Brahmin (paarpaan), who can see or the seer. (5)()... Knowledge of the Atma is the most supreme education. 5.() Ordinary. Not important. 5(8) He would never talk about siddhis. (30)C. Is there any danger in siddhis? A. Yes. There is great danger. To be a man of siddhis is worse than being an ordinary householder. (6) The Guru would not have all those expectations. Does the rain which falls do so desiring any returns! Likewise, it is rain of grace. Similar to the sunlight and the sun, the earth and the trees. (8) It is very good if you have. If it is silent instruction (mounopadesa), it is impossible to know what it is, very difficult. Maybe matured disciples realize it. Ordinary people will never understand. 109. For those who are interested in spirituality, only the master (Guru) must show the Truth. Only he that does so is a good master. (31)111. What is said is just to know the Truth, and to be free form all suffering. 112. The society and the master are not two; just one. 115. Beyond time and death. 116. He is indifferent to both good and bad. He looks upon every thing (as one) equally. Just as

everything merges into one in sleep, similarly he views all in the waking state also.

| 117.   | What the Vedas say and what the master say are both the same.                                          |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 119.   | One reason is karma from past births. And the second reason is to serve as a cause for                 |
|        | others to pacify themselves in the face of suffering. They may tell themselves, "If such a great       |
|        | jnani himself has to suffer cancer, what may not befall as our lot!"                                   |
|        | (32)                                                                                                   |
|        | He overcame his disease by his jnana.                                                                  |
| 120.   | No differene at all. Everything takes place according to prarabda. There is no truth in seeing         |
|        | difference.                                                                                            |
| 122.   | For nearly thirty years, I have not differentiated between the master and myself, and the world        |
|        | and god.                                                                                               |
| 124.   | No such things at all.                                                                                 |
| 130.   | Conditions! Maybe some gurus may lay conditions. But, with Bhagavan there are no t                     |
| 131.   | It is just beyond all that.                                                                            |
|        | (33)                                                                                                   |
| 132.   | That means, then they had not received complete <i>jnana</i> from the Guru. Moreover, there are        |
|        | no two different gurus as this guru and that guru.                                                     |
| 133.   |                                                                                                        |
| 134.   | I don't find any difference at all.                                                                    |
| 135.   | One is benefited through his <i>upadesam</i> . It is useless if a living guru does not tell the truth. |
|        | Bhagavan's <i>upadesam</i> itself is he form of the Guru.                                              |
| 138(2) | Yes. All that depends upon the body.                                                                   |
| 138(3) | They are wanted.                                                                                       |
| 138(4) | Yes.                                                                                                   |

Cannot be denied. He is communicating through some other medium. A water outlet is shaped like a tiger's head and water flows through its mouth. [Just because of that], it is not tiger's water. It is just Ganges water flowing through the tiger's mouth in this end. It is Bhagavan's glory and his grace that flow through his devotees. ...

Don't give it any importance. The more important thing is to catch hold of the Truth. Only if you light up a room, all the activities can be performed properly. Without light nothing can

(35)

be done properly. If there is no Sun, the world cannot function. [Likewise,] if there is no *Jnana*, nothing can exist.

- 146(2) (That is) there is no such thing as Western or Eastern country.
- 149. It is just to remain remembering the truth about one's being. That is the sadhana. I just say this to whoever comes to me. Even if they are not matured enough, they will become matured.
- 149(a) Dietary restriction is important.
- (2) Some people here just take their food in the Ashram! I don't take that food. I am on dietary restriction.
- (4),(5),(6),(7),(8) No.
- 149(b)(1) A. There is no right or wrong action. Only, whatever you do, do it as a Nishkama Karma.
- 149(b)(2) Steadfastness in sadhana is the attribure of sadhana. Dharma exists. As a kind of

jnana, if one looks upon all people as oneself, the Dharma will follow by itself. Then all will be oneself. Yet, one should not associate oneself in the path fo the evil. One should nnot harbour anger or hatred. Lust, hatred and greed are all in this world. These should not be in this world.

149(8) Whatever I get, I give to those who visit here - whatever I could.afford. Of all dharmas, the greatest is not to let go (the awareness of) Self. That is the greatest of Dharma.

(37)

150. (That is) to suppress the ego, to suppress the evil.

\*\*\*\*\*

### **SECOND TALK**

### Suddhananda Swamy stayed for 3 days in P. elakkothu with Annamalai Swamy.

151. Meditation is meditation on "Who am I?" This meditation is not something to e done while sitting. Naturally, one dcan do th is meditation while one is engaged in godd satvik activities.

This is what Bhagavan said. If one meditates in sitting postue tamas may overpower. It is best to meditate while engaged in satvik saddharmic activities and nishkama karmas. Doing work itself is asana. Doing the works one need to do is itself

(38)

asana. No guru is necessary. That is, meditation and contemplation (nidithyasana) itself is the greatest of asanas. That is, constant miditation is contemplation (nidithyasana). Because of that, this worldly life too becomes happiness – by doing work.

- (2) No bhajans.
- (3) Satsang yes.
- (5) Sometimes I look into Bhagaavn's books, Kaivalyam, Jnana Vashishtam, etc. I refer t Bible and Bhagavat Gita, jus to quote from them to other people.
- (6) No pilgrimage.

(39)

- (8) No Hatha Yoga.
- 152. Thre is no time at all. During sleep the mind becomes the Atma (the Self). Then during the whole of waking period, there is "Who am I?" meditation. No time.
- 150(4) Four or five hours. Sleeping lonnger than brings dreams.
- 167. Since 1938. Prior to htat [my] meditation was intermittant. Then constant meditation, since I came to Bhagavan.
- 164(10)Bhagavan told me tjo give up all mantras. So, I gave up them.

156. Ten years in solitude.

(40)

Staying alone without mingling even with sadhus.

(3) If you mingle with a community (sangha), you get the defect of communion (sangha dosa).

Our principles are different from theirs. Their trends in behaviour are all different. But, the 
jnana spoken of by Bhagavan is something no one can achieve. Foor that, we have to follow 
a path which nobody has followed. Then one will have to face obstructions which no one has 
faced. If we can win over that state of Self and peace, then only the bliss that no one has 
experienced is achieved. This is something special from Bhagavan, which has never been 
printed so far.

(41)

The following is the sentence:

"Reject the community (sangha) of sadhus. Reject the incomparable Guru and cast him far away." It is found in it just like this. There is nothing comparable to the Guru's words. ... One has to meditate all and everybody as Guru. All places are places of Guru's presence.

- 57. Nothing [no previous sadhana] at all.
- 203(a) This puja does not assume I am different from God. This is a puja of boundless expanse, assuming 'all are me' and 'I am all'. ... others mingle (2<sup>nd</sup> time says 'ordinary people') the defects of them will affect us. So, having succeeded in sadhana, doing it in solitude, then if

(42)

they mingle, mind will not get destracted.

- 158. That is unimportant. Such things are only for the feet of those who sit and meditate. For those who are naturally doing their works, it does not matter how it (the body) is.
- 159. Nothing at all, except Atma Vichara.
- 162. Unbounded expanse, empty space.

- C. Hridaya. (?)
- A. Thisis local heart; this is sprirtual heaart (Atma Hridayam); this is big heart all these are said only in the preliminary stage. It is not real. The unbounded Self alone is called *hridayam* (heart). This is the Truth.
- 160(b) Mind abides in peace. Just like one becomes happy when the desired object is obtained, so also, the mind becomes happy then.

(43)

Blissful it becomes.

- 164(1) I am using it. But, we must not think that Bhagavan exists only there.
- C. No usage for Dhyanam.
- A. No. I view every thing as Bhagavan. All forms as forms of Bhagavan.
- 164(8) I don't close eyes. If you close the eyes, Bhagavan say, the mind will run out. To do (sadhana) with open eyes is better.
- 64(a) This is more important than that.

... ... ...

64(a)(10) No.

65. No. But, just to prevent jpeople from calling me an atheist (nasthika), I am using only the

(44)

red coloured (kumkum) powder.

168. First, I gave up all what I had been doing previously and caught hold of Bhagavan's upadesam – "Who am I?" Bhagavan told me to observe 'kaya kislesam' (partial starvation of the body) for one year. I had to forgo rice in my lunch, and instead I had to take peanuts, coconuts and mango (only these three) for one whole year. Body became weak. Then the source fo nectar at Mooladhara opens up and the light – light of sahasrara – is released. Only

C. At what time? A. 1940. 72. Advita means 'all are one'. (45)'One is all'. That is most important. 72(a). 'All are one' and 'one is all' – through this sadhana one can get immediate progress. 173. Only through enquiring "Who am I?" can all obstructions be removed. What is to be learned? Only the visitors have to find out for themselves. 76(1). ........ One may have conversations with peope who have achieved spritual progress. C. Do you know Muruganar? A. I know him very well. C. Kavyakhanda Ganapathy...? A. I know him as well. 79(c). I tell those who ask me only. I don't tell anything by myself voluntarily. (46)I have no thought of going out at all. C. Special functions celebrated ...? A. Birthday, Bhagavan's Jayanthi, and then on special occasions, I visit. During fullmoon and newmoon days, I visit. On those occasions, I will be asked to speak. During Bhagavan's Jayanthi ... whenever there is a lot of people, I would speak. 179(C). Only about 'Atma Vichara', and other important matters.

mouna, physical starvation (kaya kilesa) and mouna here.

179(C)(12). As for *stotra* (i. e. prayer) – people come here only to get rid of their suffering.

As soon as they say their prayers, they experience a peace. That is why they visit very early

(47)

- in the morning. ... Daily they come even at night.
- (13) If they offer any donation for the maintenance of the Ashram, I don't refuse it. But, I don't demand either.
- 180. Only in the path of knowing my own Atma.
- 183. 1930.
- 87(2). In the beginning it was just adesire to attain God.
- (?3). In the beginning itself, I was onf the opinion that it is better to meditate only in solitude. After coming to Bhagavan, he didn't give permission to go into solitude. Then [one day]

(49)

- he said, "Now your duties are all over. You are now free. You are free. You may go alone" and gave permission. So I came out to live alone.
- 187(3). 1938. Cannot meditate freely. One needs freedom to practice tapas. Only those who exhausted their sins by performing karma, can go free. Others cannot. Approval is important. He did not say 'Get out'. Instead, he said,'Very good. Very good. Very good'. He said that hundred times. He did not say 'You get out'

(49)

- 193. All seem to be fine. I don't see anything unimportant. To my mind, all seem to be of importance. There may be so many issues. We need not talk about all of them. There Imaybe so many difference of opinions on those matters. Bhagavan tells me not to look at them. ... For me nothing is unimportant. Each and every day appears to be of specialities. I don't see Bhagavan as an ordinary man.
- 195. Not only they. Bhagavan himself instructed me directly to build all the buildings according to

the plan. All buildings: Gosala (1936), Veda Patasala (1936), Water Tank (1934), Hospital (1940), Temple, Vuttira Mandapam, the steps, the water tank and so many others. I can only say approximately, not accurately. Kitchen (1937,1938), Temple, Vuttira Mandapam – for all these structures, when the plans arrived, Bhagavan would instruct me secretly. I would not listen to what other people say. Because of that, many had lot of misunderstandings with me.

- C. You learned masonary only in the Ashram?
- A. No. No. Not prior to this. (... ...) questioned, "Can this fellow do what engineers do?"

  Bhagavan replied him, "He was already an engineer in his previous birth."

(51)

- 195(2). (I received) nothing at all. I did things as nishkama karma (selfless service).
- 196. There is a lot of difference. This is a place where (wisdom of the Self) Atma Jnana arises.
  Other places do not have this speciality so much. This hill invites all the ascetics who do tapas to attain jnana.
- 196(2). What is there in sadhana? This place is conducive to sadhana. Although water is everywhere, plenty of it is found in a well. [Arunachala] it is a ready-made tank. Although the (contents of) milk is found all over the cow, it is available particularly only at the udder.

(52)

- 196(4). 'Mount Arunachala is my Atma' says Bhagavan. But, Bhagavan alone is my essence.
- 196(5). This is the place where the radiance of *Jnana* is shining. Above all, nothing else can be said.
- 196(6). What is there to feel? There is nothing Ito feel. Just sheer bliss.
- 197. There was no order in my daily life. Whatever happened was taken as alright. Only jnana

was my order.

197(a). Just this place only.

199 C. Do you go for Giripradakshina?

(53)

- A. Previously, I was doing *Giripradakshina*. Now I don't fo it, for the past 20 years.
- C. Does he climb Arunachala?
- A. I had been to the top several times four or five times on the whole.
- C. He does not go inside the Ashram ...?
- A. No. I go to all the sites in the mountain. I go for walk to all the places in the mountain, for about one or two miles sometimes, in the garden.
- 200. No. They asked me to go. But, I did not like to go.
- 201. I don't have the desire to visit at all. This place itself is enough.
- 202. I don't do any puja at all. What I do for Bhagavan itself is the greatest puja puja for Bhagavan is the greatest puja.

(54)

Whatever I do here is only *puja*: sleep is samadhi – *nirvikalpa samadhi*. Now, I am in *sahaja samadhi and giripradakshina*. Devotees here do *puja* for a big picture of Bhagavan. Oh, you can see that.

No.

- 203. The relationship that it is a means to do sadhana continuously. That is also part of puja.
- 204. The significance of Bhagavan's mother's shrine is tht it has been built according to her wish.

  She had given birth to Bhagavan, as a result of the good karmas she had performed in her numerous former lives.

"The glory of such an act is glorious indeed. Really very great. The best safeguard." So says the 80<sup>th</sup> sutra of Soodha Samhita.

- 205. If they come here, I talk with them. If they don't come, I don't have any ill-will against them for that.
- 206. The special feature of Ramanashramam is that it is showing to the world the easy and direct path, free of hardships, taught by Bhagavan. Other sages have not revealed it so easily.
- 207. The Ashramam was developed. Bhagavan established this Ashram for the benefit of the world. That is an act of God.

(56)

An act of Bhagavan's divine grace.

- 207(3). Nothing happened without Bhagavan's wish. They are doing things according to their maturity.
- 207(2). That divine power can protect itself. We need no do anything to protect it. It is enough if we prtect ourselves. No need to protect the Ashram. He will look after it.
- 212. 73 years.

Nirobharam's booklet on Annamalai Swamy held correct by Annamalai Swamy.

A.S. quotes a venba-verse written by Bhagavan himself in A.S.'s diary:

(57)

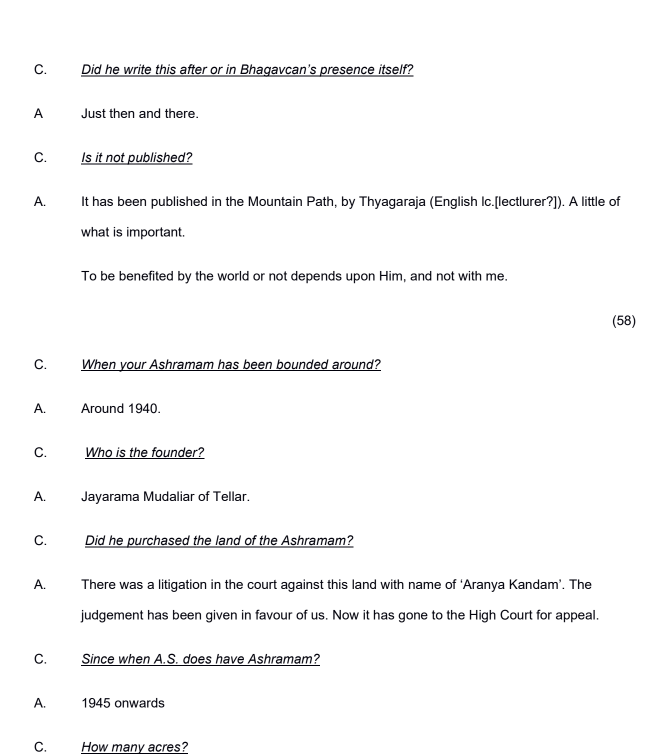
"Attuvidham yendrum ahatturuga orpodhum

Attuvidham seigaiyil aatrarkka - puttirane

Attuvidham moovulagat taanaalum satguruvo(du)

Attuvidham aahaa dhari."

That is, 'Non-dualism should always be experienced within oneself, and should never be applied in activities. Even if non-dualism could be applied with all the three worlds, it should not be applied with respect to the Satguru. Know that!'



A.

One acre and thirty cents (including the garden).

| C. | Form of organization and management.                                                               |      |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|    |                                                                                                    | (59) |
| A. | Devotees contribute. I don't demand them to give this much or that much. When they                 |      |
|    | contribute (for a purpose), it gets done. No conditions.                                           |      |
| C. | <u>Is it a Trust?</u>                                                                              |      |
| A. | Four or five people are there. They come and meet and get everything done.                         |      |
| C. | President?                                                                                         |      |
| A. | Jayarama Mudaliar.                                                                                 |      |
| C. |                                                                                                    |      |
| C. | Is there assembly? Once in a year?                                                                 |      |
| A. | Seven or eight oro ten times they meet. They will come here after ten days on the coming           |      |
|    | new moon day.                                                                                      |      |
| C. | Proffession of Jayarama?                                                                           |      |
|    |                                                                                                    | (60) |
| A. | Land owner, textiles business, rice mill owner at Tellar.                                          |      |
| C. | A.S. belongs to this counsil / assembly?                                                           |      |
| A. | I just remain sitting as a witness. If anyone raises a question, I will reply. If asked to talk or | า    |
|    | spiritual matters, I will talk.                                                                    |      |
| C. | Number of counsil members?                                                                         |      |
| A. | This is not happening according to my plan. Bhagavan himselfl spontaneously told me,               |      |
|    | "Construct buildings when you get money." That buildings are coming up, when money                 |      |
|    | comes, is his work. Whatever happens, it is his act. I don't have any thought of doing thing       | js   |
|    | this way or that way.                                                                              |      |

| C. | Does the counsil ask A.S. to certain obligations or activities like discourses?                                                                                                               |            |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|    | (6′                                                                                                                                                                                           | 1)         |
| A. | On Pongal, New Year and other important days.                                                                                                                                                 |            |
| C. | How many assemble at Ponga?                                                                                                                                                                   |            |
| A. | Two hundred people come. They stay here for two days and leave. During (Kattiri) summer and at Bhagavan's Centenary.                                                                          |            |
| C. | Financial base and way of income?                                                                                                                                                             |            |
| A. | By donation.                                                                                                                                                                                  |            |
| C. | Is there any income from the garden?                                                                                                                                                          |            |
| A. | No. No income. If there are flowers, it is collected for Bhagavan.                                                                                                                            |            |
| C. | You give the flowers to Ramanashramam?                                                                                                                                                        |            |
| A. | Yes.                                                                                                                                                                                          |            |
|    | ??? ???                                                                                                                                                                                       |            |
|    | (62                                                                                                                                                                                           | <u>2</u> ) |
|    | ??? ??? ???                                                                                                                                                                                   |            |
| C, | What are the objectives and aims of the Ashramam?                                                                                                                                             |            |
| A. | The objective is just to attain the Atma (Self).                                                                                                                                              |            |
| C. | What are the rules or principles?                                                                                                                                                             |            |
| A. | This can be formulated if everything is on permenent basis. People just come and go So nothing as such. [Our principle is] just to remove all that is obstructing <i>jnana</i> . That is all. |            |
| C. | There is not one permanent attendant for him here?                                                                                                                                            |            |
| A. | Previously, there were Thyagarajan and Sundaram. The former left to join the Ashramam, an                                                                                                     | d          |

the later went hack to his native place. So, there is the need for someone to stay here.

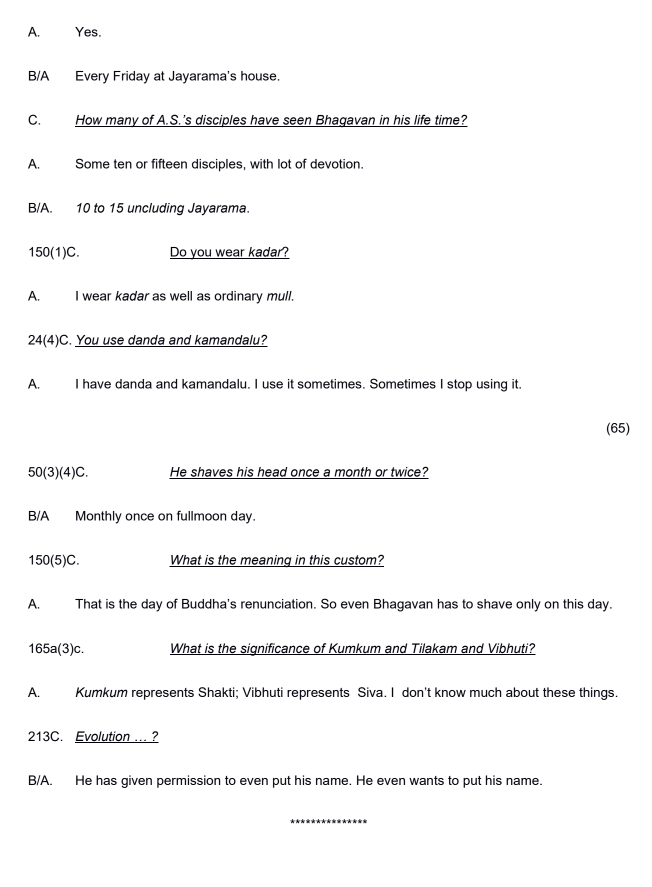
(63)

- A. 'To go or not' are all acts of God. I don't like. But, whatever happens, it is OK.
- C. <u>How long these people do stay here generally?</u>
- A. Nothing permanent. An *aiyer* stayed for 2 years. Atter he has gone, one lady is doing the cooking. She may leave after sometime. Then we have to accept whatever happens. There is no plan.
- C. <u>They come with their families?</u>
- A. ... No. Just an old lady is here.
- C. <u>Ladies come and sleep in the Ashram?</u>
- A. Other people [ladies] just come and go. [Don't stay.]
- C. <u>Ladies sleep there in that room.</u>
- C. For how many is there accommodation here in this Ashramam?
- A. There is place to stay and sleep for about forty or fifty people. In that room, a man from London is staying.
- C. <u>Food habits in the Ashramam?</u>
- A Only (saivam) vegetarian food. Those [who stay] and other devotees all eat only vegetarian food.

(64)

I eat different food. They want all sorts spices. They take even onion. I don't touch it. I am quite *satvik*.

- A. No. But, at Tellar, people are doing puja to the picture.
- C. <u>Do A.S. disciples have satsant at Tellar?</u>



#### ANNAMALAI SWAMY

## supplement

(1)

'Ellam Ondre' [All are One] is the title of a book by R. Subramanya Aiyer.

He might not have told anyone about us. ----- A stanza from Akshara Manamalai about Arunachalam:

"Thou displayed Thy prowess of invincible grace.

Instantly the pride of my ego (my fault) perished.

I have gained peace and Thou resumed Thy motionless state of peace, Arunachala!"

Arunachala Aksharamana Malai: V. 38

It is just a give and take transaction; not a quarrel between Bhagavan and Arunachala!

When I went to Arunachala to have Bhagavan's darshan, as soon as he saw me, he told me come daily.

Prior to that he would talk a lot with me, enquiring about at what time I will come.

Bhagavan had a blanket.

"As soon as you saw the man in that way, why did you cover yourself like a Muslim lady?", I asked Bhagavan. He replied, "I am just keeping quiet; why do you prolong the talk?".

(2)

Then I went there. This was as if he certified my share of the job. --- He would just indicate many of the jobs indirectly. Never in plain terms. He comunicated in varous ways.

Understanding all of those tips, I would do accordingly. Bhagavan would just say "Right!" or "Besh!"

| done on your own.                                                                                                                       |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| Yes. Bhagavan himself would tell. He himself would write down on a small piece of paper. He would set aside all the plans of engineers. |  |  |
| Then, if everything ends up well, he would say, "Besh!" [Well done!]                                                                    |  |  |
| Sankara's song:                                                                                                                         |  |  |
|                                                                                                                                         |  |  |
| Devotion (bhakti) andf enquiry (vichara) are both the same.                                                                             |  |  |
| To love just one thing is what is called Bhakti (devotion).                                                                             |  |  |
| All of those maharishis had it stored in dustbin. It is only Bhagavan who brought it out and placed it on                               |  |  |

The plan should not be as my suggestion. It should be as if you have

top. That is just what is most important. He place 'Who am I?" (Self-Enquiry) on top. Others had it dumped in the dustbin.

It can bring maturity to all those who are immature. ----- Sunlight dries up all the moisture on the leaves. It is only sunlight. What transforms one into a loadstone / magnet is also the same sunlight.

'Ribu Gita' proclaimsa that even if one is the greatest of fools, he can take up Self-Enquiry. Bhagavan said all these.

Atma, the Self, is the same in all.

There are one crore paths.

Now, if you want to go to the top, you can follow any path. If you take up the staircase, you can easily climb up.

Bhagavan says, "Among all the paths, this is the easiest."

[Emmaargam adhaninum immaargam mikkezhidhu]. There are many techniques to control the mind. But, this is the best.

'Enquiry' is a job done after sunrise, in sunlight; whereas, other techniques are performed in the dark only. Whether the next step is up or down, no one knows. All appear same [in the dark].

(4)

When asked for an explanation, Bhagavan quoted a verse from Arunachala Pancharatnam:

"Ariyadhi yidhar seevara ... ... ..."

"Deva loka, Moksha loka,  $\cdots$  Atma sat vishesham.  $\cdots$ . Grace and peace. Both same.

Santhi come. Sakthi come."

What is meant by 'Bhagavan'?

Bhagavan says there is no one like me in the whole world. When someone asked, "Is there anyone like yourself?", he replied, "No".

When asked whether there had been anyone in ancient times, he said, "There were sages like Jada Bharatha, Vaamana Deva, Sukhar and the like of them

".…

When he was asked, "It is written in a book that you are an avatar of Lord Subramanya. Are you Lord Subramanya?", he replied, "Not only Subramanya, all the gods included."

His view of the 'Will' was that it was related to the Ashram's life, worldly life, and an individual's life; and as such, it follows the way of prarabdha only; and it cannot be justified [otherwise]. An individual's life, and the worldly life - all these are only according to prarabdha, and do not follow justice.

(5)

Bhagavan said that happenings in the life of people take place according to their karma in past births, and not according to any justice.

Even if he had not signed, he had drawn a line. The secret is that neither it belongs to him, nor it didn't belong to him. Therefore, it is prarabdha.

Maybe, at one time, all these 'Will' may change in a different way.

Will? · · · . He knows four or five languages. Then why he didn't sign?

Bhagavan seems to have never signed anything!

Ok. He has never signed. That is why he had drawn a line. Therefore, that is what I tell you! What wrong is there is signing as Ramana Maharishi?

Just listen. Someone brought a packet of sugar-candy to Skandhashramam. Chinnasamy took it and kept is in a hidden place. Seeing this, Bhagavan scollded him telling, "Why do you hide the sugar-candy which belongs to everyone?" He scolded him even for that packet of sugar-candy. Would be allow him to do anything with the Ashram property? Therefore, all these are just prarabdha.

Also observe one more thing. Chinnasamy says, "All are enjoying happily; but, I am suffering."

(6)

Bhgavan replies, "It is you who wanted the golden hand-cuff. Now, you say you are suffering." That means, all these were happening according to prarabdha. That is, he remains just as a witness to the acts of a being performing according to its past karma. Except that, to say that he had approved is not correct; and to say that he had not approved is also not correct.

All what happens are karmas.

Beating with a stick, the stick broke into two. Not just once; so many times. (laughs). After that he had shown his anugraha (grace) with bare hands twice. (laughs). To get beating is considered very auspicious. Manickavachakar says, "The blacksmith hammers the iron just to make a weapon out of it. Similarly, I do not know about wonder that happens during the period of receiving the beatings." The beating is given out of compassion. (rep.)

After all these beatings, once it has turned into a weapon, no one can beat it. All these testings are just like that.

'Mountain Path' started only after Bhagavan's [nirvaanaa].

(7)

I don't know whether it was. ...

Important projects like 'Mountain Path' etc. would not have happened without the blessings of Bhagavan.

Bhagavan had given me so many plans. All those plans [materialized] only by Bhagavan for me. -----

No doubt, there are disputes; misciefs happen; litigations are goingf on;

thefts take place; all sorts of rights and wrongs take place … all [are] Bhagavan's [grace]. If occasionally some case proceedings take place, it is simply Bhagavan's way of telling to behave properly! Not only this, 'all worldly works are just god's work'. Not even an atom moves without his activation. Even what happens here now is just a Bhagavan's wish.

Kuchela had 27 children. Dattatreya had 22 gurusf to instruct him.

Do you why Bhagavan did not sign his Will? People of the world may say that he had signed in favour of his brother! So, letting karma dicide the victory of the case, he did not sign the Will. ------ So, he just remained as a witness, letting the happenings unfold according to karma.

(8)

The true Guru will just indicate to that which is beyond the mind and the body. ----- Only then the mind will be purified and become cultured. If someone attains Jnaana as soon as approaching the Guru, then he had already been cultured in the presence of the Guru in his former births. ------

"This Jnaana will not get into the mind of an intelligent person of mere book-knowledge. If it enters yet, that means, he had lead a holy life in one crore of his past lives." [declares Kaivalyam]. He had been already ready [to receive.]

Vedas just say 'Give up desires'. Nothing else.

So, Bhagavan's teachings are a new Veda?

Yes. Just, Veda. But, it is also old.

Krishna died in the end just struck by [the arrow of] Vali. That is prarabdha.

## **SWAMY NATANANADA 1**

- 1. Reason for the greatness of Bhagavan Ramana.
- 2. The connection between a Jnani and the world.
- 3. The relationship between the Guru and disciple.
- 4. Types of Sadhanas.
- 5. The difference between a Jnani and an Ajnani (layman).
- 6. The state of realization.

#### Explanations of the subtlities of these topics

[Page number in the manuscript] (1)

1. The life exemplary which Bhagavan Ramana lived, true to the Vedic principle "Brahmavid Brahmaiva bhavati', is the reason for his greatness, The evidence for this fact is the statement that "Arunachala Ramana is the Paramathman, the absolute awareness, revelling as the form of Atman, in the Bliss of Being in the cave of the Heart- lotus of all beings, beginning with Hari and Brahma himself.

'The knower of Brahman is Brahman itself' is the meaning of the Vedic mantra.

The Sun and its brightness cannot be diffrentiated. Similarly, Brahman the Self (Existence),

Self the Chit (consciousness) and the Atman which shines as 'I, I' cannot be differentiated.

Hence, 'to know the Brahman' means just to know oneself, That is, heaving realized

through discrimination that the consceious self is different from the body which is inert, not
to assume the body as oneself, is itself seein Brahman.

(2)

That is, realizing God.

Note: "To know oneself, leaving out the adjunct, is knowing God himself, because He is as oneself." That is Upadesa Undiyar – verse No, 25. For exam; ple, one who knows himself as Consciousness is one who knows everything. Because just like the four limited elements [of nature] are contained within the unlimited expanse of Space, all limited objects are conteined in the limitless expanswe of Sivakasa which is one's own swarupa.

"If one has knoown oneself, then what else is there to know?" – questions 'AtmaViththaik Keertanam' – saranam I, line 2.

Note: 'One who knows oneself knows everything. One who does not know himself knows nothing.' This is a tenet of the Jnanis.

2. The relationship between the world and the Jnani who lives in it is just the same as the relationship between the lotus leaf and the water that is on top of it. Even though the water on the lotus leaf moves about like a small ball of mercury, it does not attach itself to the leaf. Likewise, even though the Jnani lives in the world, he does not get entangled in activities of the world. Even though the mud-insect (?) dwells in the mud, no mud sticks on its body. This is another example.

(3)

3.

The disciple, just like thinking himself to be the body, alos thinks of the Guru as a body and wants to stay with the Guru and get *Jnana-upadesam*. Guru tells the disciple, "You who wants to get upadesam, first find out your own true nature (swarupa) by means of enquiring 'Whoa am I?' See later,......." Accordingly, using his discrimination, the disciple realizes the difference between the consciousness which he was and the inert matter that was his body, and liberates himself from the ignorance that was binding himself with the body. This liberationos what iscalled *moksha*. To establish the disciple in thie state of freedom, in this manner, is the relationship between the Guru and disciple.

- 4.
- Spiritual practices are said to be four-fold, namely: *chariyai, kiriyai, yogam, and jnanam.* Although the practices are four-fold, the practitioner is only one. Therfore, ultimately, the objective is for the doer of the sadhana to realize his own true nature (swarupa) by the path od self-enquiry mentioned above. If we enquire every person who performs the above-mentioned sadhanas, 'who performs this karma?', 'Who performs devotion (bhakti)?', 'Who performs yoga?' or 'Who performs Jnana?', invarioubly everyone woould reply 'I', 'I'. If invertigated 'Who is this I?', the 'I' vanishes into nothing. What remains will only be the soource, which is Atma the Self. This is the restul of dsdhanas.
- 5. The seer of sights is an ajnani (ignorant). The seer of the seer is a true jnani (*meijnani*). Since Self is the seer, and since there is no sight apart from the eyes, for one who remainss as the

self, nothing appears alien. Therefore, he becomes a monist (*advaiti*). Seeing the seer means being the self alone. "Being as the self is knowing the Self, since Self is no two." Upadesa Undiyar -26.

6. State of Realization (Anubhuti): What is the state of Self or State of Realization? The silent (mouna) state in which there is neither seer nor the seen is the state of realization or the state anubhuti. What is known as the natural state (swabhava sitti) is just this.

<u>Note</u>: The path of enlightenment is like an uncharted voyage. To determine precisely the routes folloes by a bird in the sky and a fish in the sea is impossible. All the enlightened peoplle are born as unenlightened; only when they die, they die as enlightened (*Jnanis*). It is impossible to say definitely which pathmade the unenlightened into a truly enlightened

(5)

person. It is like the awakening of an elephant due to a lion he met in his dream. The dream was false; but awakening was real. It whould not be forgotten that this fact is mentioned only to intelligent people with maturity. Bhagavan's life hitory itself is proof for it. It is true that Sri Ramana had become a real *Jnanai* (*meijnani*). What path made him really enlightened while still he was a school student, he himself could not tell definitely. His devotees knew this.

The death of his father was the cause for Bhagavan to come to Tiruvannmalai and to get enlightened. He was living in Madurai. His father died at Thiruchuzhi. He received the message of his father's death. When he went there immdeiately, he saw the dead body. Then he thought, 'Everybody weep, telling 'Father has gone, father has gone! But, he is lying there! Where has father gone?' Then, a thought arises in him: 'That means, it seems, this is not the father. The boody is here. It seems this is not father. All say, "He has gone ... He has gone." I think, "He is here." "Where had he gone? If so, someone should have resided within this

(6)

body. It seems, that person has left it and gone. There is no connection between the body that is left here and that [which left it]. If there is [any connection], he would call me lovingly

and talk to me, and enquire about me. Nothing seems to happen. If so, until now,we have been considering what was not father as father. That father has gone. I have to find out him."...This was the first cause of his path of enquiry (*jnana marga*).Previously, he was considering that person as his father. Once he reached Tiruvannamalai, he came to the conclusion that what he had been calling 'father' was just his 'Arunahchaleswara'. Then, eventually, he enquired, 'Who is the onw who perceives this father, the Annamalayar.' He looked back ar himseld. On looking, it ended up at the Source, which is the Brahman, the Atman. Bhagavan lived and taught so much for fifty years. They were elaborations. All the essence of what he taught was that alone, then [as well as now]. Even witout his knowledge, the understanding that 'He who is father for all, was the one who resided within me, as well as within father,' dawned in him. "He alone existed as my mother and father. Not only for me, but for everyone Annamalaiyar alone is father, moter and all relations," he thought. It developed gradually and manifested as (*jnanam*) Enlightenment.

So the 'father' who is mentioned in the slip of papwr which Bhagavan left in his uncle's house is he Atman of his father's body?

No. No. Father ... in that situation, Bhagavan, like everyone, in a state of grief.

People are born unenlightened only. After being born .... Because, brahmins are said to be twice-born. Being born as a *jeevan* (soul), while the body is still alive, he becomes Brahman. This is said of brahmins alone. Because, it is indicated by a ritual called *upanayanam*.

Is it the 'nayanam'?

C.

It means 'eye' – wisdom eye (*inanakkan*). Therefore, all, including Adi-Sankara, are born only as unenlightened beings. That is why when he saw a low-caste man (chandalan), he said, t Move, move.' He was thinking of himself as a brahmin. The term 'brahmin' indicataes only the body. He had come for a different purpose. Lord Viswanatha asked him, "What orders what to move? Is it that body, that orders this body to move? That is also insentient; this also insentient. What is the difference between this and that? Otherwise, is there anything else within it? Tell me." He got awakened. Realization had taken place. Thus, all are born as unenlightened only. Only when the right age is reached, it starts to sprout. The situation being

such, Bhagavan himself has said [about it]. In the book of 'Ramana Vijayam' on page 57, Suddhananda Bharati, the author asks Bhagavan, "Have you had specifaic times allotted for meditation? When you were at home, did you ever meditate lyind down?" Then Bhagavan replies, "The tendency of some past incomplete practice took hold of me. My attention always remained at the heart." This is there – the statement given by Bhagavan. It has been published now. So, that past tendency will manifest by itself when the specific time arrives.

(9)

Bhagavan came into being only through this means. Bhagavan never allowed anyone to call himself as his *sishya* (disciple). He had no *sishyas*. Annamalayar has devotees. Just like tat, he has devotees only. This is what he maintains in the Asramam. What I say maybe unpleasant to them. There [in the temple] the devotion is showed to the lingam (statue). Here the devotion is attached to the body. As such, wherefrom the clarity of enlightenment (*jinana vizhakkam*) will come? ... ... So, only he who gets *jinana* can attain *moksha* (liberation). All others who are performing all these *chariyai*, *kiriyai*, *yogam*, *and jinanam* are doing so only for that purpose. He has clearly stated it thus. These people are calling themselves as devotees! ... ... being sold as books. 'Talks with Bhagavan' is sold for 60 rupees. What is this? What is devotion (*bhakti*)? Are they not just questions? They want (*jinana*) enlightenment. Hereplies from the position of a Guru. This person listens from Ithe jpsition of a disciple (*shisya*). When all this happen in the open ... ... ... They 'no mention!' Just 'devotees'. They are maintaining like this. If [I] talk about it, it maybe sorrowful. Neither it is very necessary.

(10)

He was born in that state. Then he was assuming himself to be only a body. At that time, he called [that person] as 'our father'. After that he realizes that that person was not father.... Arunachaleswara! Even the name Arunachaleswara is only false. Some power is there. Some call it God. Others call it soul. Some power is there – some superhuman power. Only that is the father and mother for the entire world, he realized. When this happened? Not when he was coming. But, then he had an understanding. What was it? ... "I

am going in search of father. This is engaged in a good work. No one need search for it, spending money. In the end, just a line. He could have signed 'Venkataraman'. Then itself he had understood that it was not. Was it not a letter written to his brother? Why not sign it as Venkataraman? When there was an enquiry, it was asked. "No signing habit. What name to sign? I have no name. If [I am] the body, I may sign Venkataraman, and say Thiruchuzhi as

(11)

my native place. Am I THIS? I am not at all this body like you! Am I? I am the Self (Atman). What place IT has? What name IT has?" He mentioned these points just as it is, in the enquiry itself. "Because, if otherwise, just look [at the letter I left behind] when I left home, if I have signed any name. Look, if there is any name, "he said. After that, he mentioned even one more point: "I had no need to keep wandering around there. I came [here] on my own. Having come here, I did not get any new enligtenment (*inana*). Then I did know anything ahout enlightenment (inana) that has to be attained. Only after coming here and seeing a few books, [I realized] 'Oh! This seems to be that [what I got]." Therefore, we have to take only the essence from wise people, other than that there maybe innumerable matters. Each and every thing can be given even one thousand interpretations. In the path of *Jnana*, these things are mentioned. Bhagavat Gita, Upanishads and Brahma Sutra – these are the most important [works]. However, the author is the same person. The author of Brahma Sutra is only one person. [But] he has three (avatars) incarnations: Sankara, Madhva, and Ramanuja. Now, for all of them, temples have been built and *poojas* are carried on. Three kinds of interpretations. One gives 'east' as the meaning of a word. Another says, "No. No. It is 'west'." Yet another says, "It means 'the sky'". The world earth is only one. Meanings are there. So, the condition

(12)

being such, it is natural to have differences. Likewise, when a point is being translated it will never reflect the original exactly as it is. There will be slight variations. Just slightly. One of good intelligence will understand. He just pretended for our sake. You may even worship him as Iswara. I won't say 'Don't'. But the meaning of the word *avatar* is 'pity'. That which is a god can give you whatever boon you ask for; other than that, it will not remove your cravings and

bestow *jnana*, enlightenment. It must appear in the form of a Guru. The same God must assume a human form and appear as a Guru. If you ask for an instance from tradition, it is Dakshinamurthy. Brahma, the god of creation creates. The father loves children, thinking they will help him in his profession. With such a motive, what did Brahma do? He thought, "I have to keep on creating without rest. There is no one to help me! "So he produced four sons. They aked their father, "Father, what is our job?" He said, "Help me in my work." They said, "We don't want that job. Keep it yourself." Having said so, they went seeking enlightenment (*jnana*). [Being sons of Brahma,] they could have directly placed the request for enllighgtenment with Iswara (Lord Siva) himself. But, they thought that none of these can be

(13)

considered Guru. That is why the saying, 'Gurumoorthy (the form of guru) is superior to Trimoorthy (the forms of Trinity) is still in usage. The Guru is superioe to Brhma Vishu Shiva, because he alone is authorized to bestow (jnana) enlightenment. Others (gods) can give you whatever boon you demand. They may offer you a boon of extension of life for tenyears, thousand years, or even three and half crore years. Whatever boon you request, you will get exactly the same. If anything yu touch must turn into ash, you can get that boon. They can bestow only this kind of boons, but not (*jnana*) enlightenment. For that the same god must come as a Gurumoorthy. Dakshinamoorthy was one who came that way. Only such ones can give upadesam (spiritual instruction or the transmissio of wisdom). Others cannot. That is how the scriptures (tatwas) declare. But, nowadays, all those intellectuals who offer 'upadesam' seem to be men of low mentality. They are, after all, I.C.S graduates and degree holders, There are so many (*murthis*) people who are as the very incarnations [of Dakshinamoothy]. ... Even here a name is given as 'Ramaneswara Mahalingam'. Annamalai is supposed to contain one thousand, even on lakh, lingams at every foot [of the soil]. This has been made as the one lakh and first lingam. Devotion (bhakthi) is the cause. However, we need not mind it. The trend will turn out to be good indeed. ... ... ...

... ... ...

Even Paul Brunton did so much of research. He had investigated all the religios of the world, without missing even one. Even here he was not easily convinced. Nevertheless, in his last days, he seem to have made some remarks comparing with Kama Kodi Swamigal. I have not read it; just heard it. People are like that. Difficult to understand.

#### C. When did Bhagavan reach sahaja samadhi?

Not after coming here. There itself [he had it]. When one residew as the (atma) Self, then there is meaning for sahaja samadhi. Samadhi does not mean remaining beseated with eyes closed. He [Bhagavan] stayed at the Padala Lingam for a few days. His body was as though dead. Because of insect-bite, there were blisters all over his body. Did he not feel it? Was there no pain? Was he unaware? Nothing at all! When he regained his consciousness, thoughts came as usual. Life returned. Intellect returned. Wisdom came back. Everything cam back. All these are just temporary states. There are eight types of samadhis. What is sahaja? Kevalam, Nirvikalpam, Kevala nirvikalpam, Sarva Nirvikalpam – all these are different. Again they are divided into four types of Bahya Samadhis and four types of Andara samadhis. And

(15)

this [categorization] goes on and on into thousands. All these are just play of words. They are meaningless only. One must have the certainty that this is not that. That is what is called samadhi. ... He [Bhagavan] used to say, "Your very being itself is samadhi. The state in which you are itself is a state of meditation. The state of activity is itself a state of samadhi only.

One who sees and says '[This is] meditation; and [This is] samadhi' and all that is only the ego. Who performs meditation? Who performs samadhi? Atma (the Self) never does that. It is only the ego. It is an entity to be destroyed. It is an unreal entity; non-existent entity. Why should waste our time over that? If we want to get doctorate [on this subject] we may expend our brain on it. All these are just wants. I can say only that much. What did (name of some foreigner) do? After staying for some time he prepared to leave. Being unable to leave, he felt sad. Then Bhagavan said, "No going. No coming" while lying on the bed. Then he understands: "Bhagavan is speaking from a transcendental state. In that state, there is 'no

going and no coming.' He has understood. Even in Western literature, there is no mention of all this kind of sahaja state or sahaja samadhi. It is an unnecessary matter. Jesus said, "The cashewnut tree has got its branches and a trunk. The relationship between my father and me is like that between the branch and the trunk," "I and my father are one" is the philosophy of Vishishtadvaita. "I am the father; the father is me" is Advaita philosophy.

C. Where is this stanza to be found?

A. It isi the substance in all the Vedas. Othervise, of necessary, enquire someone and find out. They will tell. Moreover, [regarding this] there was a dispute some ten years ago. One group held 'Brahmavid Brahmaiva bhavati' as correct. Another group claimed 'Brahmavid Brahmeva bhavati' as correct. 15 years ago I wrote about this in an introductory verse I gave to Sri Muruganar for one of his books. He printed it at Chennai. He was getting printed by the same printers who dis doe his "Commentary on Akshara Mana Maalai." I had writtne a jpreface for it. This sloka appears in that preface. There it is as 'Brahmavid Brahmiaiva bhavati'. Some say it is wrong and claim only 'Brahmavid Brahmeva bhavati' as correct. I did

(17)

come research on it too. All the four stubbornly maintain this.

Then, Bhagavan should have written this only after referring to one of the Vedas. Maybe it is forgotten. But, anybody can tell. Any Pundit can easily say. They can say where can we find this sloka. I cannot tell this with certainty.

C. By which means thr Guru ebables the sishya attain jeevan mukthi?

A. This is a question asked considering the Guru as he body. It is a questin raised from the state of ignorance (*ajnana*). It is not a question from the state fo enlightenment (*jnana*). That is why he replies, "One who comes thinks himself to be a body. So he raises questions, thinking me as a Guru and himself a *sishya*. Common sense is enough. Reject the body an look. Let alone Self (Atma); let alone Brahman; even the mind is not there without the body! That is formless. It has no form. That which is formless is undivided [whole] (*akhanda*). [To know] this commonsense is sufficient. For this ordinary knowledge (*vijnana*) is enough.

Spritual knowledge is not necessary. Five elements are there. They are known as earth (*prithvi*), water (*appu*), air (*vniayu*), fire (*agni*), and space (*akasa*). The earth is divided into six continents (*khanda*). Then c ome sun, moon and the rest. All these have a limit. Then

(18)

remains (*akasa*) the sky. Has anyone foound the limit of the sky? In the sky, is there American sky, British sky, German sky etc.? German sea, German soil etc. are, like all other elements. But is there such differentiation for the sky? Why? It has no form. All others have forms. This itself is enough; is it not? How to explain this in a different way? What more explanation is needed for this? What new knowledge is needed to know that space has no form?

Commonsense is enough. Ordinary knowledge is enough. ...

. . .

We sleep. When we are sleeping, the mind is said to be in throat [center]. The mind dreams about the entire world. How could that appearance come into the mind? Mind exists inside this, is it not? Because, that (mind) is an undivided entity. It has no boundary; [it is] unlimited. Therefore, for that reason, it (*chidakasa*) is the space of consciusness. This is (*bhutakasa*), the physical space. *Chidakasa* is space of *jnana* (awareness). *Bhutakasa* is the inert elemental space. What other explanation is needed? If you specifically say what is not clear,

(19)

that maybe clarified. In the first place, it is a great sin not to see the guru as the undivided (akhanda) [whole], apart from his body. That is a betrayal. If the sishya cannot see in that manner, whatever you tell him he will never get enlightened. Because, he is binding himself in confinement. Why does he fall at the feet of someone and salutes and performs all other things? Because [of the understanding] that this person is not bound like us. He is a liberated person. 'Veedu' means freedom. That it liberation (moksha) also. Freedom means, freedom from what? That means he has freed himselfd from the shackles of he body. First of all, only when he looks at the Guru from this view, he will also attain that state. Otherwise, he will be an ignorant (ajnani); and that person another ignorant (ajnani). He will be a small anjani and

that person a greater *ajnani*. ... When one approaches the Guru, this superstition must take leave. But, when anyone comes iit does not leave like that. Only after comin it leaves. That is why he says, "Do you want *upadesam* (instruction) from Guru? [Then, ask yourself] for whom you want it?" *Sishya* says, "For me only!" Guru: "Tell me who you are? Is this [body] you? Can this speak? [If not] who speaks? *Sishya*: "No. No. Something within this." Guru: "Who is

(20)

that? Look at that!" Only then understanding takes place. Just by the elimination of this (body), the limitation goes away. (After that), mind means (something) unlimited only. Leave alone 'Atma' and all that. If you take up the mind, the mind itself is just a space. The very name 'mana akasa' means 'mental space'. By itself, it is undivided (whole). There cannot exist two undivided [entities]. There cannot exist tow skys. What exists is only one (akasa) sky. Similarly, if we say, "Guru is different from me; that is a different body, and this is a different body. This is disciple's body; that is Guru's body." People come like that, just because this kind of ignorance – this kind of superstition – exists. But, in the beginning all people come just like that. Only later they understand. If he cannot understand all by himself, why should be come to the Guru? Why do we go to school? Just because, we expect that people will teach lessons there and we can learn. Once all learning is complete even he can become a professor. (laughing) Moreover, all these are only upto a certain period – just temporary. Otherwise, there is neither Guru nor sishya. What exists is just a single consciousness. Consciousness is just one. There is nothing such as mental (mana) conciousness, intellectual (buddhi) consciousness, this consciousness and that

(21)

consciousness! We say legal knowledge. If one learns carpentory, we call it professional knowledge. People make atom bombs. We call that scientific knowledge (*vijnana*). Likewise, even though we call everything "knowledge, knowledge", there exists only one knowing. With that knowing, if one learns law, we call it legal knowledge. If one learns architecture, we call it architectural knowledge. Knowing is only one. It is called by the name of the subject in which it is engaged. What is called *Brahma Jnana* is just like that. When the knowing, that is

engaged with other things, knows Brahman as "I am Brahman", then it is known as *Brahma Jnanam*. There is no such thing as *Brahma Jnanam* separately. There is only one (*Jnanam*) knowing. We should redirect the knowing, that is engaged with worldy affairs, to know 'Who oneself is?' If knowing takes place in this way, then they are all - knowers, indeed.

If zeros are placed after the digit 1, we get 10; 100; 1000; 10000 and so on. If the 1 is removed, even if there are thousand zeros, they have no value at all. Likewise, who is the one who learns? Who enquires? Now, I am not speaking form the state of the Soul (*Atma*). J am just speaking as an ego. (Only) in the state of ego, we get 'I', 'you', 'he' etc. The body is

(22)

Self. I am this body. You are that body. He is that body. First person, second person, third person.... [all these] distractions are related only to the body. Once the thought 'this in [the Self] arises, there is no more 'I', 'you', 'he', or anyone. What exists is just one. The state of a *Jnani* is one in which all these have ended. "If first person exists, the second and the third will also exist."

obstructions? Bhagavan says, "(dehoham) I – am – body – sense is the obstruction." I say 'desire is the ostruction. This is our direct experience. Saying 'I want this, I want that!' Instead of that,, we must remain without desire. ... ... if you get that, tht is enlightenment (*jnanam*). That is , "There should not be evern the desire to see God," says Thirumoolar. You may call it 'wanting'. To go on and on, wanting this and wanting that. ----- Desire for the sky (akasa) – (parama) absolute (akasa) space - (Parama nirasa) absolute desirelessness. You will come to know that everybody has intelligence. ------- Even as they are born, all their needs have already been created. Goats and cows give birth to their little ones. Even before their birth milk is produced in their mother. Not before that. Likewise, even as the creation takes place,

(23)

whatever is needed from birth on the earth to death, everything is already created. It can be seen. Intelligent people will understand. ... ... They will bundle up that and set aside. After

(24)

among them will qualify. Can anything get accomplished just by uttering be mouth? If you teach, even a parrot can recite 'Rama! Rama!' That is what they speak. ... they lecture, or write. All are just parrots. No one is a *Jnanai*. *A jnani* never writes anything. For him, thoughts never arise at all! What can he write? For whom he is going to write? With whom be has to speak? Tell me. First of all ... ... ... is needed. ... ... ... Cannot be put into practice. If it is done so, one has to remove and leave and go back ... ... ... You have to just leave everything here and go.

172. If you say ... ..., that is also Brahman. Unknown to yourself, you are existing as the Brahman itself. The delusion must be eliminated. The delusion that 'I am not Brahman' must first.go. What exists is only one. It is neither Bhagavan, nor the little one, nor the big one. What exists is one and only one...... That is [true] heoism! [The rest is just jatam, jatam (insentience).] If you strike a Jnani even with this twig, he may fall. Yet the *Jnani* is known as

(25)

the hero. Why? Because of this firmness! He is unshakable. That sort of firmness, not everyone can get. Not even one in a lakh can get it, even if he strives for crores and crores of

birth. Only if he has the grace, he will get it. Therefore, Bhagavan is not different. I would say .... .... I used to say everyone, "You are quoting this Rshi and that Rshi! There is no difference between your knowing and his knowing. All knowing is the same. But this one is rusty. Your knowing has to be sharpened. That one is already sharp. There is one difference: He was in a different location – North. You were in the South. His time was different. His was Krata Yuga. You are in the Kali Yuga. His name was some Sage. Your name in whatever. That is, the difference lies only in the time, place, name and form. Knowing is just identical. What knowledge he had, wht knowledge made him popular, the same knowledge is here also. But, it rusty. People mine gold at Mysore. It does not become gold in the very outset. So many things are mixed with it. They collect the ore and purify it then. Even then, there is the scale of purity (karat). There is 24 karat (cent per cent pure) gold. ['10 ½ mattu' and '8 mattu' are expressions in Tamil].

(26)

Likewise, substance is the same, but it contains impurities. What is it, the so-called 'Chittam'? Chit + tam = chittam. Why 'tam' comes there? Because, there is some adultration, some impurities. Chittam comes into existence because of *Rajo gunam* and *Tamo gunam*, that is 'desires and ignorance'. Manickavasagar sings: "Chitta malam aruvittu sivamakki ..." [ having made me into Siva by means of eliminating the impurities of the mind ...]. He says "That which was chittam contained (*malam*) impurities. That is why it was named *Chittam*. When *malam* is eliminated, then *Chit* remains. Then it is Sivam – just a different name. When there were impurities, it had a (specific) name. If a brahmin fails to observe his discipline he is called an outcaste. He is called a '*brushta*'. He cannot he a genuine Brahmin. As you are, right now, your are just the Brahman. But, now your are not is the state of Brahman. That is all I can say. In short, the half word in a thousand words is; [that is, the precious truth is ] whichever Brahman you declare to be existing in whatever Bhagavan, you also exist in that Bhagavan. But, right now you are not in the state of Bhagavan. You differ in your state. This ignorance must go. That is all. It may leave in one moment. There is no need to sit and

meditate with eyes closed. There is no need to starve; no need to perform yoga, no need to hold the breath. All these three are unnecessary. Only awareness is nessary. That is why I don't speak to anyone. Having spoken ceaselessly, my throat is hurt. I don't speak to anyone. If anybody asks, "I don't know anything" [will be my reply.] If anyone close [to me] enquires, I tell them, "Then who knows?".Otherwise, I don't allow anyone near me. I just tell them, "I don't know anything." What is the use of talking? Waste! (rep.3 times). Whatever they receive from here, they leave behind right here when they leave. They leave it behind and go, rejecting, "We don't want!" By then they would have spoken for one hour. Maybe you may feel sorry when I say this. What to do for that? Speaking like this, the way it happened for the (last) one hour, is against my nature. Nowadays, I have totally isolataed myseldf. Have you seen me in the Ashramam? Does that mean I am against them? Am I unconcerned about others? Nowadays, the Ashramam is not like an ashramam. It has become an affait of dispute (vivaharam). \*It has become a temple. All the visitors are rational indeed. They are coming from

(28)

a distance of 6000 miles. If I say everything is within this, they exclaim,"Oh!" ... When they are told "See here! See here! Do puja ... etc., they don't have that common sense, thagt rationality. Maybe they have other knowledge. *Brahma Vidya* [Knowledge of Brahman] is different from all other *Vidyas*. Therefore, I am in retreat. (See page 27:\*) One who knows something and is cultured, would not associate with them. The mark that indicates him is that he will never have this kind of commercial dealings. He will never indulge in the companay of too many [four] people. He prefers solittude.

207(2) (laughing) There you are! You are already seeing. What else? Bhagavan's job is just to keep quiet. All this is not something to do. Gathering people, talking, breaking coconuts ... What all these!

# 2<sup>nd</sup> Talk

- C. Annamalai Swamy told me that you gave him the name, Annamalai Swamy.
- A. Yes. The name 'Chellappan' was tattoed on his hand. He came to me an was helping me for some days. Then I told him to give up that name and let it be Annamalai.

(29)

- 61. Self enquiry is beyond religion. Six types of religions are talked about. Each of them is having a deity. They worship that deity. But this is beyond all that, because it is called *vichara* (enquiry). *Vichara* is superior to all of them. This transcends religions.
- 61. What is called in other countries, can not be equated with *chit* (consciousness). We say "Sat Chit" (existence –consciousness). Don't we? They did not go beyond 'chit'. Vivekananda demonstrated that there is a source for this 'chit' and that is the religion of Vedanta in India. Only after explaining thus, all the 'fathers' tthere agreed. Even now, the realization Brahman through enquiry is not found anywhere else! It is not available even in Western countries. Otherwise, there is no necessity for them to come here. They yave a lot of education, and wealth; there are Christian bishops. Christians fathers are there. They have evrything.

(30)

Even then why they are coming here? That too, seeking out Ashramams. In this city also, there is an Isanya Mutt. [Even there] everything ends with book-learning. Ramanashramam is the ony place which shines as an example for the pure state of absolute perfection. It is not available anywhere else. Maybe it may spread henceforth. There cannot be a better inrellectual thdia. He investigagted tha Western religions also. Coming here, he asked Bhagavan a lot of questions and was not easily satisfied – not clarrfied. The eventually, one may say, he got some understanding. Therefore, there is nothing comparable to this.

59. So far no one has talked about the path of Self-enquiry, other than Bhagavan (Ramana).

There are thousands of lesser paths. There is [the path of] *Maha Vakyas*, *Soham Bhavana* etc. May people think it is sufficient to think '*Aham Brahmasmi*' [I am Brahman]. There is a

Siva Loka! There is meditation [to reach it]. That is how they concluded. All these are but thoughts only. Even that which meditates in that way is also the ego only; not the Self. If anything is said to us, then we are not the Self (*Atma*). "We are trying to destroy the ego

(31)

without trace. For that, if any work is allotted, it will be like waterining a dead tree to bring it back to life." Bhagavan Ramana Maharishi is the only one who couls declare thus firmly. All agree with this. Kanchi Kamakodi Peetam Swamy also agree. That is why he had told Pau Brunton, "Tituvannamalai is the only place where you can get the explanations that you seek. I myself cannot do that. I am not fit for it, " and sent him here. Because he was head of a Mutt and Jagat Grur, he could not come down. But, he had known about Bhagavan. He explained it to Paul Brunton. Otherwise, Brunton would not have come here. There is nothing new – ony old. Bhagavan explained only the old. That is all. He had not descovered some new theories. The philosophy was already there. He just explained and directed.

The age of *Rg Veda* cannot pointed (definitely). That was the oldest First Veda. A word appears in it: "Ekam Sat vipra bahuta vadanti." Only one thing exists. (Vipra means

(32)

Jnanis.) The Jnanis describe it in various ways. It was just the truth that existed then. He just pointed out as it was said. Others did not tell this, n ot because all them didn't know about it. We cannot say no. The philosophy is difficult to understand. If explained they will not understand; that is why they did not like to tell anyone. In the beginning of this century, in our age, Sri Ramakrishna said, "Only bhakti (devotion) is suitably for you all. Jnana is not suitable for you. For this age of Kali (*Kali Yuga*) Jnana is not good. It cannot be said." Likewise, he was brought up in bhakti (devotion). When Vivekananda was giving a talk under the heading "My master" somewher in England, tells that his master told him, "I have talked about this 'vedantic path of Jnana only to you.:" Ramakrishna had so many disciples. All of them were educated and intellctual only. "I have told this only to you, because you have to perform certain things. I did not tell this to others", Ramakrishna had said. So from the age of Rg Veda to the time of Bhagavan Ramana Maharishi, the reason why it was not mentioned is that it

cannot be understood or comprehended. So they left it out. Nothing else. None of them were totally ignorant. They also knew that. All tried to shroud and hide it. What did Bhagavan do? [Bhagavan thougt,] "Why shoul I hide I will gtell what hould be told. Whether iit is understood or not, it doesn't matter. Won't there be one pwrson in a thousand who can understand it? Why should we consider them so low? Let us t e II. If it is not, let us tell again." Silence was his means of initiation (diksha). It is known as 'chakshu diksha'. That is initiating through look. Adi Sankara bestowed mouna diksha, by means of chin mudra, a symbolic guesture with the hands, as Dakshinamurthy. One must know its meaning. Once you have ventured into research, you must know the meaning of all these. Merely mentioning the name is insufficient. There are theree states: Jagrat (waking), Svapna (dreaming), and sushupti (sleeping). These are the states, that all of us know. Nobody goed beyond that. Sleeping, then dreaming and then waking up. Then again sleeping. Just keep on repeatin it! The soul is entangled within these three states. The cycle is repeating endlessly. The soul must be freed from these three states jof jagrat, svapna, and sushupti, and be merged in its source, the Brahman. To say this in Bhagavan's words: "Take the egp to its source and submerge in it." "To remain abiding in the same is itself Karma !and Bhakti.....undeepara". - Upadesa Undiyar: verse-10. That is the source of Yoga and Jnana as well. That originated from here, the Brahman. For crores and crores of lives, the soul, without ever looking back at its source, goes on indulging in the three states of jagrat, svapna and sushupti. Feeing from them, it should be merged into its own source. That is what is called 'Jeeva -Brahma-aikyam.' Bhagavan states this very clealy in Upadesa Undiyar. That is, it mus abide at the source from where it originatted. This is the most important tenet of Bhagavan's philosophy. It is not availably anywhere else. No one has ever stated. It never accurred to anyone else. For those who say, "I cannot understand", he comes down a little and asks, "What meditation you are doing now?"..." I am chanting mantras." .... "Keep on doing it well." ... " Mantra means, Pajaksharam: 'Namasivaya', Taraks Mantram: 'Rama', Ashtakshara Mantra: 'Namo Narayanaya', Sakthi Panjaksharam: 'Om Aim Hreem Kleem Soum', Shadaksharam: 'Om Saravanabava' and so on..... Don't concentrate on the letters. Observe the source from where the sound arises. Don't concentrate on the letters of the mantra. The letters are just sounds. Is it not? Find oout from where the sound originates," says Bhagavan. It will abide only there. If you don't watch the sound, the attention

will keep on going toward the letters. Giving up the letters, if you seek the sound it will reach the inside – it will reach Brahman. Many people who come to Bhagavan had said, "Indeed, Bhagavan's philosophy is superior, but we cannot grasp it." One of those who said so was V.V.Narasimha Aiyer, a lawyer and abrilliant person. He said, "I am unable to grasp your philosophy. I cannot understand. And I am afraid." Then he wandered all over the places and caught hold of Sai Baba. Changing his name to Sai Dasan, he started a Sai establishment for the entire India. Even a journal was published from Chennai. He openly admitted and left. Yet, he was the

(36)

first person to write Bhagavan's biography. He was the first to write about Bhagavan in his book named "Self-Realization of Bhagavan." Even though he became the authot of Bhagavan's biography, he did not underst and Bhagavan's philosophy – could not comprehend it. But at the same time, there was one Lakshmana Sharma, calling himself 'Who'. Both of them were of the same age. Botth were lawyers also. He resolvedd, "Whatever happens, I am not going to give up untill I understand it." He kept on sitting together with Bhagavan. It took him several years before he could grasp the philosophy. After that, he wrote a commentary foro Bhagavan's book of "*Ulladhu Narppadhu*". After he had understood, he wrote a book named 'Maha Yoga'. There is a source for all yogas, and that is just 'Maha Yoga'. That is (self) enquiry. He published an English journal. He wrote books. He even conducted classes at Pudhukkottai. So, seeing all these, there seems to be nothint superior to Bhagavan's philosophy. Bhagavan is the only one who revealed the source. Maybe one in a thousand might have understood it. Others also may have

(37)

understood it; but it is a matter of maturity (*pakva*). So, there is nothing to be compared. What exists is only the Truth. He is the one who revealed the Truth. No other religion has said this.

c. Did only Bhagavan revealed Atma-vichara?

Stories! Lot of stories may appear. The may be like 'guard beneath the leaves' would not be easily visible. Only when scrutinized, it will be perceptible to the eyes. It had been said just in

that manner. But Bhagavan resolved all the tangles and pointed out directly as "This is the truth", so that we may no have all those difficulties. However, - Gita, Brahma Sutra, Vashishta – all these scriptures are superior indeed.

Bhagavat Gita is said to be one (of the Prasthana Trayam [the three man scriptures of Hinduism]). It contains 18 chapters. There are lot of yogas in it, like Vibhuti Yoga, Jnana Yoga,...this Yoga and that Yoga etc. It is just a jumble. So, Bhagavan also selected 40 verses from it and compiled them into 'Gita Saram'. That is all. Jnana Yoga is just that. Bhagavat Gita also talks about yoga, bhakti and so many other things. Finally, in answer to the question "Who will attain liberation?", it says, "Jnanameva moksh". That is liberation is attained only through Jnana – not through Bhakti, not through Karma, nor through any sadhana. They just bring about maturity. "Darkness will go only when light enters. Likewise, maya the darkness of ignorance, that is veiling the heart through crores and crores of lives is removed by Jnana." So it is said in only one of the 700 odd verses. Other scriptures also mentions it just like this. Bhagavan observed it. "You need not suffer all these difficulties. You talk with so much pride about the scriptures. What do the scriptures say? Who studies the scriptures? Look at him. All scriptures end there. Then don't look at them. Throw them away, "Bhagavan admonished. Who else had said so? The purpose of studying scriptures is to see the one who studies. Thus, he concludes. That is the end. After that it has no use. No need at all. He came to see Annamalai, so eagerly. He saw the hill. Who is he that look at the hill? He turned back. Only Bhagavan did so, no one else.

163. All other sadhanas are performed by the ego. In the techniques of enquiry,

(39)

the soul acquires clarity by itself, without the ego. In the path of enquiry, the soul (atma) shines by itself. All the rest are performed for sake of ego. Who performs the sadhana? Atma never does that. The Self never does that. It is only the ego. Let it be whatever sadhana. But, enquiry is not a sadhana; it is merely an understanding. It is not a sadhana. The sadhana is simply the removal of the obstructions that veil the clarity. It is not that there is such a thing as Brahman, and such a thing as Self and that we have to go forth and look at it. No such thing at all. The sun is there; clouds are obstructing it. We are not creating a sun anew. Only we are

removing the clouds that obstruct. Path of enquiry is just that. There is no door to perform sadhana. If there is a person doing the sadhana he should just be knocked out completely. That is why he wants to enquire "Who am I?" He says, "See first, who you are. Then, we may do sadhanas." After that there won't be any

(40)

[If we call someone by his name,] he says 'Why? (or Yes)' in response. Could there be such a response as 'Why?> or (Yes)', if ther is no sense of self? Only he has not (coreectly) understood who [or what] this Self actually is. He has a false name and a form for it. He sonsiders only this as 'I'. But, it never say 'I'. Something else from within call itself as 'I'. Forgetting tht it (self) is different from the body, this name and form which is not the self lis thought to be the self and hence such a response. This is what is known ignorance. If that goes away, what else will remain? The awareness, which understands that that is not me, is ever existent, That is the eternal 'chit' (consciousness). It is not

(41)

Sadhana is only to eliminate the ignorance that thinks that it is something to be acquired through all these ways. There is no second religion / philosophy to be compared with this [enquiry].

76. People talk about Karma Yoga, Bhakti Yoga, Raja Yoga, and Jnana Yoga. Bhakti Yoga isi superior to Karma Yoga. Raja Yoga is superior to Bhakti Yoga. ... It may be like that. ... But, this is not like that. There is no path second to Enquiry to be compared with it. Bhagavan never thought ther were disciples apart from him. There were none at all! Others thought like that. Even Sankara considered himself as Guru, and was the founder of the Advaita (Nondualism) Sect. He was the Universal Guru. He is said to be God (Ishwara) incarnate as Guru.

He too selected four people to propagate his faith in his days. Now they are represented by the four *mutts* for the entire India. When Swamy Vivekananda woke up from the supreme transcendental state, he did not go back. But Ramakrishna told him, "You have some chores to be completed. Once it is complete, then

(42)

you may come." This Ramakrishna also had an ambition and brought up Vivekananda to propagate his teachings.

People question Bhagaven even about this: "Ramakrishna touched and Vivekananda got instant samadhi. Is it no possible for all?" He replied, "No. He touched with a certain purpose. It got accomplished accordingly." Bhagavan had no such objectives. Bhagavan had just Truth (*Satyam*) alone. There was no such thing as a little of false truth, ½ truth, ¾ truth etc. There is only one Truth (Sathyam).

208. I have already told you that, in the very beginning! To talkl about heir, there must be a doctriine / policy to support that [concept of heir]. We don't have that at all. A small example: normally there is only one sun. [In tthis physical universe], there is but only one sun which is inert. If there be only one unconscious sun, how much more unique must be the Sun of wisdom (Jnana Suryan), the Atman! Whence will appear another one? To choose one as a heir, there must be a second one. Is it there? It is not! What exists is just one only. He had understood that totally. That is all. Intellectuals will understand; others cannot. It is not his mistake; he did not select anybody as his heir. Was there any property or discovery [with patent rights] to think of choosing a heir to hand over it, so that he will propagate it after him? He himsel was teaching that *Jnana / wisdom* is something natural, that liberation is already present, that bhakti / devotion is already existent, that nothing is new, that there is no second person, and that there exists only one thing - Ekam Sat (Truth is One). That is all. This is just a revolution. No one would be so courageous to tell like this. Indeed, some sages have said this. Sankara says that there is such a thng as 'pure ego' (Suddha aganthai). It is called grace. They had been holding it with a purpose. Scriptures state that it was there for the purpose of helping others. Even in Vedas, [this view] is found. But Bhagavan did not

accommodate even that. Is there another one to bestow liberation and impart wisdom / jnana. Another is not there at all! You alone exist. You are alone everywhere. There are 1000 electric bulbs. But, the source of power for all of them is just one. Just a single generator. Supplies power for all the 1000 bulbs. Bhagavan's philosophy is such. Let us take one crore human beings. Wherever

(44)

they are all share the same power of consciousness that produces the sense of 'I', 'I'. Moses was the leader of Jews, and the founder of Jewism. He was given a few words and was told "Tell this to the multitude." "Oh. If I am asked 'who told you this?', what am I to say?" asked Moses. "Tell them, It is the 'I' 'I' that is within everyone," was the reply. Bhagavan has quoted the same Bible [verse]. It is printed in block **CAPITALS**. So, whichever religion we take the Truth is only one. Only that can be found in all religions. If there is a second Truth, we may say, 'This one and that one'. There is no such thing. "But, there are many religions! There is Islam. There is Christianity. And there so many other religions. Are there not?" – you may say [in objection]. They are all at a lower level. They have crossed the [realm of] mind and reached the other side. They are limited with the mind. Mind is intellect. They are saying whatever occurs in their mind. That is all. It is nmed after them as their philosophy. 2000 years have passed since Christ died. After that

(45)

was there no Father? No God at all? Was it created by Jesus himself? [No.] Because, he told the Truth that was existing. He told what he came to know. That religion is named after him. Likewise, Islam came after him. So many more religions have appeared. Each and everyone [behaved] like the blind men who saw the elephant.

## [STORY OF THE BLIND MEN MEETING AN ELEPHANT]

There were four blind persons without eyes. They went to elephant. One man embraced its leg and said, "Oh! Elephant is so big [like a pillar]!" (laughing) Another caught hold of its tail and said, "Oh! Elephant is so long like a broom-stick!" Another one grabbed its ear and said,

"Oh! Elephant is like a winnowing-pan!" No one saw the whole elephant. Everyon saw only one of its organs.

In the religion of Pharsees, they have two angels. I have forgotten their names. One was a good angel. If worshipped it will guide one in the good path. The other one was an evil angel. If worshipped it will lead one to hell. That is what Pharsees religion says. All are just means to correct people. Nothing else.

(46)

- 67. He has transcended all that. There are numerous religions Hinduism, Islam, Christianity,

  Zorastrianism and so on. All of them are related to the body only. He is beyond the world.

  There is no discrimination of religion and caste at all.
- 94. 'Ulladhu Naarppadhu' first. 'Upadesa Undiyaar' second.

97. No. ------ He (......) talks of an example. He had written a biography of Bhagavan in Malayalam. In that biography, he describes Bhagavan as a married man with wife and children; ha ving abandoned all of them he has become a *sanyasi*. That book has

has been published. The author was a big shot indeed. All those who saw the book thought, 'What an injustice! How come such things happen while Bhagavan is still alive!" They took the book to Bhagavn and gave it to him;. Having perused through the book Ilizurely, he laid it aisde. Didn't say a word; nor was there any change in his facial expression. Then Kunjuswamy was also there. He is not dead; he is still alive. Also, he was the most concerned person, as the author was a Malayalee! Then people seems tHow come it is written like this all? Bhagavan had replied, "Oh! All what is happening now is true, and only what is there false! Is it so?" That is known as Siddhantic Ilgic. That which does not exist, never exists. What exists is only one Truth. All the rest are nothing. Bhagavan was holding this kind of view. He was firm in it. Now, he is here; I am here. All three of us are reading. Is this the only reality? Have all the rest beocme unreal? If such a question is raised, what does that mean? All are unreal. All is a dream. While dreacmng

(48)

everything looks real. After waking up? The present state is also just like that. That is mometary – temporary – (*kshanikam*). Can everybody acquire that sort of steadfastness? So, what can we compare Bhagavan with? To find fault with Bhagavan, may be there is the 'will' that is in force today. Court litigation has been instigated only based on this will. That will could not be invalidated, even after so many attempts in so many ways. How it is called? It is called Bhagavan's will, written by him; Cana he write? Can a *sanyasi* do that? Does that mean he is free from desire for property? Who gave it to him in writing? 'Instead bequeathing the properties to t he mendicant Perumal Swamy, who served him so long, why did he transfer tthem to his brother and he children of his brother?', it is asked. For the sake of dispute it is said so. That is all. This is similar to that. But, Bhagavan is beyond all these. Because, if everything is unreal, then that is also unreal only. For Bhagavan, even this is unreal. But, in trhe court the 'will' is valid according to law.

- C. Were you there when the 'will' was presented before Bhagavan?
- A. Even Chadwick said that. Have I not already told you? For him, all these are unreal.

- C. Has not Bhagavan signed the 'will'?
- A. No. No.
- C. Or, did he draw a line?
- A. Nothing at all. If a 'will' is written, it will come to force only after the death of Bhagavan. Chinnaswamy formed a committee consistin of 20 members. Ramasamy Pillai was on of them; Muruganar was another, Chadwick was another. Besides, there were big shots like Thalaiyarkhan and K.K.Nambiar. What did Muruganar say? He thoughtt, "If we say 'Bhagavan wrote the will, and we agre, later on it will be a great slander upon Bhagavan." So, he said, "Bhagavan has no connection with this." Chinnaswamy got terribly angry. He was full of anger against him. What did Chadwick do? He said, "He knows; Bhagavan knows; he saw it; and he read it line by line. I know this very well." This was because of the voice of the majority. Thereafter, there was great resentment against him [Muruganar]. But, he had died. When disputes arise, there will be all these. We light a lamp in hall. A marriage function takes place there. We tell so much. Pay our respect to people and so many things take place. The lamp is the witness for all these. But it has no connctions with all these affairs. --------- Even the act of making statements as a witness has to be done by others [on his behalf]. He was not there himself as a witness. Because, only if there be a second person, can oneself be a witness. It is quite difficult to understand this. However, he was a good intellectual (research scholar)! A fortunate being. He visited here with the purpose obtaining a doctorate. Other than that, he (the research scholar) will be the getting the maximum benefits.
- C. Have you been present when Bhagavan was approached for getting his consent regarding the publication of a magazine?
- A. It was no the problem of Bhagavan at all. Mouni was behind Bhagavan! Mouni was he one!

  He started it at Ramakrishna Mission. He had everything reaadily printed. Then,

  Chinnaswamy prevented him, saying "No. You have it done elsewhere." Secondlhy, all these people are they not betraying the Guru now? Likewise, when the former Chief Minister of Tamil Nadu, Mr. O.P.Ramaswamy Reddiar requested for a place, even that was refused. He could no have his intention accomplished here. He went to Vadaloor for that to be done. But,

no one requested during gthe time of Bhagavan. But one thing I know very well was that the financial situation here was in a very bad condition. Even food was a problem. At that time, Ramaswamy and some other gentlemen came from Bangalore and met Chinnaswamy. They told him, "You come to Bangalore, and we can collect funds for you. We have to do the collection in your presence. If we ourselves go and request for funds, they won't trust us. They may think that we may keep the fund for ourselves. Showing them, 'This is Chinnaswamy', we will be able to collect a lot a give you." They decided and were prepared to start. To start the journey, they requested Bhagavan's permission. Bhagavan said, "Go and sit down in a corner. Whatever is to come will come on its own accord. Don't do all that." I know that.

- C. Is it true that Bhagaven was sometimes very harsh with Chinnaswamy?
- A. Bhagavan would rebuke in this kind of matters. (Chinnaswamy) brought and easy chair, and tried to pursuade Bhagavan to sit on it, by sending so many people [to make the request].This is what happened then also. What Bhagavan did not know? He never

never even used chapels for his feet. What for the easychair for such a person? The sofa remained just like that. For more than a month, Bhagavan did not touch it. All are Chinnswamy's mischieves. "What is this? How come a sanyasi in kowpeen sitting on a sofa?" Somebody had said that. He was Livingston Balasundaram. Even now he is alive. He is a Christian physician. He is a Hindu converted into a Christian. He has built a bangalow at Gandhinagar. What he said exactly was, "How come one fellow in kowpeen (loin cloth) is sitting ... also, that fellow is sitting on sofa." He had spoken in vulger words like 'this fellow, that fellow'. Bhagavan knew that peple will talk like this; that is why he refused. But these people liked to see Bhagavan enjoying comfort. In this type of situations, he would be a little harsh. That is all. "Everything is the mischief done by this fello," he would chide. Nothing else. The easy chair was simply kept resting against the wall for many many days. Just like that, these people wanted to see Bhagavan like this and like that. But, he was the very embodiment of humility. What for all these?

- C. Is it thrue that Chinnaswamy sometimes prevented Harijans from seeing Bhagavan?
- A. Regarding Harijans, there was always an exclusion. One person was a Harijan. I knew him. He had tremendous devotion towards Bhagavan. He knew very well that he would not be allowed inside. He would just wait sitting outside. He knew the time Bhagavan will come out. When he comes out, he would fall at his feet in prostration (Sashtanga namaskar) and leave. Bhagavan knew that according to the worldly custom, he will never be allowed inside. Why go that far? Kavyakhanda himself raised objection objection against letting Brahmins and Nonbrahmins sit together and eat. He knew all that. Bhagavan thought, "It has nothing to do with me. That is their policy, their custom and practice. Let them have it. I don't have that. Why should I force it on them?" And he left it alone. Once when the Harijan fell at the feet of Bhagavan, he refused to get up. Then Bhagavan told him, "Go and chant 'Siva, Siva'. That's enough for you." Even then he didn't say "Come in" or "Go away". What is the use of inviting him in? Others would not give him a place . Why bother them? Such a learned person, Kavyakhanda himself has told, "Brahmanism and the religions of theVeda were created for the Brahmins only." So every Brahmin clan has as its name the name of one of the Rshis (Sages).Likewise, after so many aeons (yugas), you have appeared in this Kali Yuga as a Rshi (Sage) in front of us in this place. You have to protect that custom, Vedic Tradition and Brahminic culture," he told Bhagavan. At that time Atheism was in vogue. Muthukumarasamy was the president. If any Brahmin appeared, they will follow him and cut off his ceremonial tuft of hair with a knife. They will pull at the ceremonial sacred thread. So much of attrocities they were committing. It was such an evil period. Kavyakhanda explained these. "How come such things happen! If it is not remedied in your period, the entire Brahmin community will be destroyed. What to do?", he asked Bhagavan. Samapandhi (That is dining together) must be avoided a little. At least there must be a curtain," he pleaded. "Oh! Have it done as you like. But, don't include me in it. I will not join your group," replied Bhagavan. All these I know personally.

(55)

C. There are only few Harijans among Ramana Maharishi's bhaktas?

- B. Yes, because they are most backward. They are religiously backward. After all they think of God and Temple. They will do (it) worship from the entrance itself in those days. In 1942 or 1937 temple entrance was allowed. (Arunacheswarar and all other temples: Law of Entry into Templef for Harijans 1942.)
- A. [Yes] Sir, Bhagavan's philosophy is strongly condemned like that. We must certainly write an objection to it. Otherwise, after some time, this itself will be taken as the truth. If this objection is not there, that itself will be like approving it. "'If it were wrong, why didn't they object it then and there?', it will be questioned," ... he said. No one took notice of it.
- 117. What authority a Jnani has? How the Vedas define a Jnani? What is the definition of a Jnani according to scriptures (*sastras*)? The Jnani's life must conform with the *sastras*. 'What is the sign?' it may be asked.' *Sramaddho*' (Skt) It is found in 'Ramana Gita' itself. I give below the exact wordings as they are found in it. "A cow, a cowherd, and a Brahmin –

(56)

all are equal. Whenever one attains this equality, whosoever that attains this equality, he is a Jnani."

There should be no discrimination. Cowherd means one who is poor, ignorant and uneducated. Brahmin is one who is well educated and belongs to a superior caste. Without this sort of discrimination, all must look equal in his view. Only he is a Jnani. One more point: he should not know the difference between mud and gold. If you need an example, I can cite: Ther founder Guru of the Sikh was once sitting on the bank of Ganges, in the Himalayas. One rich devotee made two bangles out of high quality gold and brought them and offered them to Guru Nanak. Having received one of them, he kept rotating it with his hand this way and that way. [Suddenly] it fell into the Ganges water and disappered. The devotee was shocked. "Oh! It has gone!?" he shouted. Holding the remaining one in his hand, he asked the Guru, "Please show me where it fell? Even if I have to give up my life, I will go and get it," he said. Getting the second bangle and throwing that too into the water, the Guru said, "It fell just there." — Easy to say, but that

sort of maturity cannot be attained easily. Very difficult. Bhagavan means, there is only one Bhagavan. There is no second Ramana (Raman the Second). Intellect will comprehend everything. Even we too may have the desire for it. But it will not come into experience.

A Jnani has no attachment for anything. That is another sign. In additin to equal view, this is another one. There are many more. Once he was beaten by a thief. When asked 'Who beat you?', he replied, 'Tell me, whom I had beaten?' Can everybody reply like this? People will only think, 'Even by telling lies, we must get the thief punished.' Bhagavan was the only exception.

| 119. | There is no meaning in it. 'Manypeople had raised the same question before this person. One |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | Dr. Macky came. She was from England. She belonged to the Royal family. She was also a      |
|      | research scholar like this person. She has done a lot of researches. Moreover, she was a    |
|      | physician. Her father had died when a seven story building collapsed in Germany. At that    |
|      | time, she was working as a teacher in Calcutta                                              |
|      |                                                                                             |
|      |                                                                                             |

At that time, I was living in a bangalow behind the Esanya Mutt. Then there was a Brahmin

(58)

named Vilakkennai Kuppusamy Aiyer. Dr. Macky was sent by this person. She asked me, "Alright, he was celebate (*Brahmachari*). No one can find any fault in his behaviour in life. But, this is a very very serious disease. Why should such a disease get him. Can a Jnani get this kind of disease?" the lady questioned. As she was a doctor, he asked this question, thinking that there must be a root cause for every disease. I explainedher, "You think of the body only a the Jnani. But, Bhagavan is not that. Bhagavan is the one who is wrapped by the blanket [called body]. He has no karma or disease. We can say that this has occurred because of fate. For this fate, there may be this sort of some karmas." She did no agree at all. I let her take five minutes to forget all these. And then I asked her, "What do you think of Jesus Christ?" "Oh! He was verily Bhagavan. The Father himself had come in his form. He had come to save us all," she said. "He did not suffer from any of this kind of diseases. But, he was crusified! Nails were hammered into him. How much painful

it should have been? Who is supposed to get that sort of punishment? This sort of punishment is meant only for murderers. Is it not? Why should he get that punishment?" I asked. Only then she agreed "Oh! I see!"

84/85 (Eg. Publications) ...

... He knew. What did he do? ... At that tme, members of D.K. (Dravidar Kazhagam) party, i.e. followers fo E.V.Ramasamy Naiker (Thandhai Periyar), were in influence. I told, "Whatever it may be, if you want to deny my words, [do what I say]. If you need, I give you Rs. 5/= for bus fare. [During those days, it was dead cheap. Just Re. 1/= to Vizhuppuram.] For my sake, you go once to Thiruvennainalloor and see and come back. Then come to a decision based on what you feel in your mind. If you come then, either you must accept my point of view, or else I will come down to your point view (policy?). At that moment someone had brought a prayer song (*stotra*) composed on Bhagavan for correction. Bhagavan was correcting it. He saw that and asked me, "You say Bhagavan had no attachment to anything. How he has understood that priciple (*tatva*)? Someone has written a song about him and brougt it to him. How come he is correcting it! I saw it with my own eyes!" I said, "It is the difference in point of view between you and Bhagavan.

(60)

Nothing else. If he had taken the body as himself, he would be thinking that somebody is praising me. If he were doing that with that thought certainly that is a fault. But, he is of the thought that 'that is no me'. Somebody has written something about somebody. Grown up people correct the work of children. Don't they? He is doing just that. What connection he has with that?" He was an intelligent person. He understood after that. Then itself, this sort question came up. Just now he said ... ...

C. And regarding the installation of Sri Chakra?

A. Then itself I thought. I thought when she (?) [the research scholar] asked, I thought that nobody seems to have told her. (?) She herself has expressed. All are telling only Bhagavan's name with so much emphasis. Even during Chadwick's period, he seems to have said, as if swearing, "I saw it. It was like that. He was there for one hour. He

(61)

perspired all over the body." Everything is OK. But, their very point of view is faulty. Do you understand? Therefore, there is no involvement at all. He was like a baby, incapable of acting on his own. The child will believe whatever is said by whosoever. It has no liking of its own. Even if poison is given, it will drink it. Just the same ... Neelakhandan... I would like to state one more point. Money is needed to run the Ashramam. For that, something must be done in the name of Bhagavan. Only then money will flow in. That will not happen even if 1000 of us try by ourselves, leaving out Bhagavan alone. With this and the administration problems in view, they say, they are engaged in fund raising activities in the name of Bhagavan. That is not the truth. Bhagavan has no connection with all these. I am not finding fault with it. That is how knowledge of worldly affairs is acquired. That the jnani is just a child, two years old, without any desire, no anger, no conceit, not a single attachment in its mind. The Jnanis exist just like that. They are just aged children and not so aged children. That is the only difference. They are one in their mind.

(62)

- 202/203 For the sadhak, in the boginning, he must be trained. That is, he must be trained to take up enquiry. Likewise, I didn't do *puja* and all. Since the very beginning, I didn't have any interest in them.
- 196. All the differnces are only in the mind. There is nothing in the place. Nothing at all. It is all mere words.
- C. People say that here (.....) one can do better sadhana.
- A. No. No. Nowadays, in the name of Tiruvannamalai so many fraudulent activities are going on.
   People are engaged in wron occupations. Dishonesty is rampant. Children are getting

spoiled. Need I explain that? No such thing. In practice it is a lie. Just look, how much has been robbed from the Ashram! Right inside the Ashram, so many things have disappeared. So many things had been stolen. Money had been stolen. If Arunachala is a holy place, why this kind jof activities take place? Therefore, there is nothing (special) in the place. Nothing in the hill, nor in the rocks. The place whery a jnani abides is itself Arunachala.

- C. Bhagavan advised to do Giripradakshina...? That is a drama. Going round and doing some walking is good for health. Even one who never walks,, will take the trouble and walk with and eagerness. Secondly, the hill contains very good herbs. So inhaling the air around here heals some diseases. So ther are many reasons. Why Bhagavan goes [pradakshina]! Because, others will follow. He sets himself as an example.
- 69 (1) I don't know.
- 23(2) He is married. He has one daughter.
- 212. 82.
- 211. I didn't think of caste and all such things. (laughing) Just human caste.
- 149(91) Yes. Vegetarian.
- C. Since birth?
- A. Yes. Saivam (vegetarian).
- 16. (Before coming to Bhagavan.) Murugan –Subramaniar ... for some time.
- 149(b2) First morality; straight forward ness. These are there. (?) Without these, there is no sadhana.

  If there is no moral discipline, how can one do sadhana?
- b(3) Obstructions or blocks.
- (6) Family life. This is a question of some difficulty. The correct answer would be that among Bhagavan's devotees 99% are householders only. Only one person is a sanyasi. If we say householders cannot attain enlightenment, then who will come. What will be his destiny? If it

is to be revealed without any reservation, then, one with a family cannot attain even a little jnana. Maybe he can have that thought. Maybe one can keep on travelling on the path,but cannot attain complete jnana. It cannot be called jnana. Nobody would do so. Only Swamy Vivekananda said that so forcefully at Kerala. All may say, 'Whether one is a householder or a monm, what does it matter?' Even Bhagavan said, "Why? Can't you attain jnana staying at home? Why do you think you are householder?" That thought must be eliminated. Now, I would say that one who thinks he is a sanyasi is a greater (intellectual) than one who does not think of himself as a householder. Why? What is the reason? Because, by setting himself as an example, he is just inviting everyone to take to this path [of renunciation]. Another person asked much emphatically,"In the book of "Words of Bhagavan" (Bhagavanin Vaimozhi), Bhagavan says, "What does it matter who you are? That is only the body. [What about] mind? There is but one mind only! For that mind, both house and forest are the same. If the mind is pure, you may stay even at home." Thus he advised a lot. But he said, "No! Bhagavan! I like life of renunciation very much. I have a strong belief in it." Bhagavan said, "If that is your prarabda karma, just very good." What does it mean to say that it would be just better if there is no such thing? If it is so, I welcome. That is, it has to be interpreted indirectly,

- 150. I avoid everything except myself. That is, except the so-called Self, I avoid everything. There is no exception to the rule at all.
- (a1) You mean fasting (*upavasam*)? '*Upavasam*' means 'to abide together'. It is not fasting. It is to abide always with Brahman without leaving. That is *upavasam*.
- Just eternal silence (*mouna*). To remain withou speaking is verbal silence (*vak mouna*).

  Immobile silence (*kashta mouna*) is to remain seated without any movement. To remain without any thought is mental silence (*mano mouna*). Beyond all these is (the *Atma*) the Self. All these silences will last only few hours, few day, or few months. That is all. They would not speak, but keep on writing and showing. If we ask 'Why?', they say. 'Vow of silence.' They would observe with a schedule, like Friday vow, new-moon vow, one month vow, twentty day vow and and so on. All these are low level, primary level. Maybe

necessary. *Mouna* is just to keep quiet, remaining as you are naturally. 'If you remain like that , can you read, can you speak or can you write?' – the question maybe raised. It is doing one's duty. We don't relate ourselves with that. He should not have thoughts like 'I am speaking', 'I am writing', 'I am eating' and so on. If so, even if he performs everything, he can be considered as one who has done nothing.

- 150(4) Two hours, maximum three hours. In fact, I say two hours or three hours, just for formality.

  But, it is wakeful sleep, that is beyond (ordinary) sleep, that is eternal.
- 151. Solitude (*ekandam*) is just one. All others are non-existent. Isolation, for the first time, with Bhagavan's permission higher up at Virupaksha Cave. The key was with Kavayakhanda. He was staying at the Mango Tree Cave. Bhagavan himself said, "Get the key from Nayana", as if blessing! I stayed there for some time. I stayed there is solitude without any contact. That was only in the beginning. Nowadays, nothing like that.

(67)

- 152. Constant practice. Transcending time. No [sense of] time at all.
- 158. No. No.
- 157. Everything is only 'of the body'... all activities. That exists as it ever existed. Is it not?
- 159. Atma Vichara (Self Enquiry) means just what it is right now. No japam. (Only atma vichara?)
- A. (Atman) Yes.
- 160(b) There is no such thing as mind. There is no activity of doing meditation.
- 167. 1918 (in English)
- C. Atma vichara?

- A. Atma vichara.
- C. He never practised any other method in his life, other than *Atma vichara*?
- B. No.
- 213. He is a good intellectual. Having done good deal of *tapas* (penance) in past births, he has come, because of some unfinished contracts. In this, he will attain complete enlightenment. Meanwhile, this degree of Ph.D. and all will be useful only for a short period. But, he will be fully benefited in attaining liberation, in finding the Truth, which is the purpose of his taking birth. He desires it. So many others have come here, even from America. No body came with this kind of ambition. ------------ Somebody printed the first edition of "Ramana Darisanam." It was printed by Kathreyar. When it was printed for the second time, Lakshmana Swamy was present. Kathreyar seems to have said then, "Whatever is legally necessary, I am ready to give, in writing. I have no need for anything. Let Ashramam have all the rights." Then Ganesan seems to have said, "Is telling different from writing? Don't we haave that much of trust? (Your) word is enough. Let there be thousand laws."
- 20. Tamil.
- 19. Nothing than Sanskrit.
- C. Does he have any Tamil Vidya Guru?
- A. I have learned lessons. What for I must tell their (the teachers) names? 'Path of Ramana' is a path of confusion. He is talking "Dvaita Siddhanta' (Philosophy of Dualism). You have it underlined.
- B. "Bhagavan Ramana did not agree with the meaning and purpose of the four Maha Vakyas of the four Vedas."
- A. (Approving) that is all. People who do research must have deep knowledge.
- B. "He is telling a dualistic philosophy (*dvaita siddhanta*) that is against and separate from Vedas. The Yoga of Meditation (Dhyana Yoga) is to abide firmly in the true form of the Self (*Atma Swarupa*). That cannot be *jnana* (enlightenment)."

A. 'Bhagavan always instructed to keep the mind as the Self (Atma). Didn't he? That is Dhyana Yoga. It is not Jnanam.' That is their objection.

(79)

- B. "That mind can imagine by means of its intension (sankalpa) aone thing as Atma (Self) and assume as if it is established in it; other than that the mind itself cannot become [or be] the swarupa (the form of the Self).
- A. Bhagavan said, "If we go on enquiring who [or what] is the mind, it will come to end as the Self (by itself). That is the *Atman* (Self) itself will end up as the mind." Someone is denying it.
- B. "If min is the Self, there is no need to get established in the *Atma Swarupa* (the true form of the Self)"
- A. What is there? He says that *Atma* itself is the mind! In order to go and take seat (ger established), are there two things one being the mind? It is not there at all! --- So goes the counter argument.
- B. "Therefore, Bhagavan Ramana's path is a path of confusion."
- A. That is all. Just one whole confusion. Not clear.

## Page 375

C, Sadhu Soundiraraja Brahmam (Author)

"Nam Kanda Unmai" (Title)

Tiruvaroor 1971 (3<sup>rd</sup> Edition)

Errors and distortions of

Bhagavan's life and teachings

on page: 375.

## **SWAMY SATHYANANDA**

- A (2) On the way to Rameswaram, there is an Ashramam at Pandikkanvazhi. There lived a person named Narayanasamy, who had stayed with Bhagavan. He was a Brahmin. He got himself ordained as a monk at Kovilur Mutt, and was staying there itself. He told me about the devotional greatness of Bhagavan. He wrote down Bhagavan's address and gave me. After coming here, when I was with Bhagavan, I showed it to Bhagavan. "Yes. Narayanasamy had stayed here. He has gone there and now stays in the mutt," said Bhagavan.
- 5 (a) Then, having visited Rameswaram and returned to Tiruvannamalai, while staying at Virupaksha Cave, I came to the Ashramam here to see Bhagavan. At that time, Bhagavn was sitting in the hall. He was laughing at us. I had come along with another sadhu. Bhagavan had just entered and taken his seat, after visiting outside. We also laughed and sat down. Then we went back.
- 187. After that, daily for seven years, I was visiting Bhagavan, from the hill.
- 73. Listening to Bhagavan's teachings, meditating, sitting and meditating at Bhagavan's hall etc. These were my activities. Bhagavan did not give much importance to mantra japa, pranayama, etc. But, [stressed] only meditation.

(2)

Hrudaya Guhe madhye ···

He would say, "One must meditate [or do Brahma nishta] by keeping one's mind on the right side of the heart." He always taught (self-) enquiry. He talked only the advaitic principles of Sankara. Others, like pranayama etc. are merely an aid. When prana leaves, the mind also leaves. Therefore, only vichara was all-important for Bhagavan. I was 150(a)7. meditating with this vichara. I would not speak to anyone. I remained in silence 187. like that for four or five years. Then I stayed at Skandashramam for one year. I stayed there for one year, taking my foof at th Ashramam.

- 194. Then, as [I was] told, there was nobody to stay with Bhavan and attend to him, I stayed with him for four years. All the work of attending to Bhagavan in his final years, I had to do all by myself. Krishnasamy, Sivananda and others would come and go. But,
- (3)

I was attending to Bhagavan day and night without sleep. During day time, I would do jobs like washing his clothes etc. Then, as I was young, I did not find it tedius.

- One day when Bhagavan was narrating the story of Sat-Guru, I was applying medicated oil (tailam) to his back. It was about 8.30 p.m.. Sat-Guru swamy used ganja in the presence of Bhagavan; but, Bhagavan never touched his ganja. There was a Malayalee, named Padmanabha Swamy in the Ashramam.
- 75. [Narration of the manner in which he washed the spittings of Bhagavan with his hand.]

Once I was reading out that portion of Malayala Ramayanam, where Rama kills Vaali by shooting one arrow at him, and [his wife] Taaraa asks him, "……" Tears were flowing from Bhagavan's eyes, when I read this. Rajagopala Aiyer, who was by my side, then

- (4)
- came and told me secretly to stop reading. Bhagavan wiped his eyes with his towel. It was the outcome of Bhagavan's true devotion (bhakti) and jnana. (2 times)
- 75. We cannot say Bhagavan had no devotion. In the end, when Bhagavan was passing into samadhi, Krishnasamy and myself were holding him on either side. One hour earlier, Bhagavan had pain in his feet, cause by cramps. We massaged his feet. Then Bhagavan sat up in (nishta) meditation. Usually Bhagavan sat reclined; never lied down. At the last moment, Bhagavan wriggled [his body] and said he wanted to sit up. We got the water pot (kuja) and the pole (dandam) all ready. Wrigglingf a little more, Bhagavn said with [good clarity of ] memory, that he wanted to sit. Even in the last moments, there was no lapse of

memory. People who were outside, knowing these were the last moments,kept chanting (bajan): "Arunachala Siva". Hearing this, tears of bliss flowed from Bhagavan's eyes. I was

(5)

standing next to T.N.Krishnasamy Aiyer. He had experience of attending the final moments. For me, it was new. T.N.Krishnasamy Aiyer told me to take the nearby clothe and wipe Bhagavan's eyes. Ginger water and spoon were by my side. He [Bhagavan] told me to give him water. I gave him water twice. He himself told me to stroke his chest. I stroked.. Then, Dr. Karamchand Jain (DMO), a surgeon from Vellore brought fruit juice and a spoon and tolel me to ask [Bhagavan]. I told [Bhagavan] in Malayalam that I have brought (medicinal) fruit juice. He drank. · · · · · · These were my last words. After that he too did not speak. For half an hour, he was still in nishta. - · · - There was total stillness

(6)

(nischalana). No movement of any kind. Only at that time, a star appeared in the sky. Then harathi rirual was performed to Bhagavan; and after that his body was brought to the hall. It was the hot summer month of April. Electric lights and fans were fitted in the hall. Only then people were allowed for darshan. Normally nobody was allowed inside. When Bhagavan was inside, nobody was allowed [into the hall], except myself, two or three other sadhus and the doctor. Once Bhagavan was brought to the hall, I went there and sat down. I just knew that sat there.

150(a)7 I had been sitting there until it was morning. From that day on, until the year

(7)

1963, I did not talk to anyone. I remained in silence with nothing in the mind for thirteen years. I was supervising the library and the Nirvana Hall. Then for eleven years I stayed there talking. Altogether, I was there for twenty four years. Only after that I came to Pelakkottu. I am staying here for the last five or six years. I have no interest in anything, except Bhagavan's meditation. All what we need is Bhagavan's grace (anugraha). Is it not? The rest are

worldly affairs. There may be many goods and bads. We should no expect anything. With the belief that Bhagavan's complete grace (poorna anugraha) can be had anywhere, I am living here alone. Bhagavan always talked about the non-dual principle (advaita tatva). He never talked about worldly affairs. Who are you? For what prpose you came here? One must not blame others, or even think of the blame. Attend the purpose for which you have come. 'If you want to blame others,' he would ask,' are you yourself absolutely blameless.' Do the work for which you came. That is to keep your mind in the heart and remain (yadaartha) just as what you are, inn ordeer to realize the true form of yourself (Atma Swarupa). That is what Bhagavan wants. That alone is Bhagavan's (yadartha swarupa) own form as it really is.

(9)

## **INTERVIEW**

- C. (Q:40) Have you got any Diksha from Bhagavan?
- A. Bhagavan never gave any diksha to anyone. He would instructions to me, just as he would do to all others generally. If we question him, now and then he would reply. When he narrates stories, he would do so with actions. Without the master-disciple attitude (Guru-sishya Bhava), he would tell the story, as a father tjo a child. The form of Self (Atma

(10)

Swarupa) and love, all can be seen in Bhagavan.

- B. He tells the story with feelings.
- A. "I am a Guru. You are a sishya. You have to listen to what I say." Bhagavan never had this ego? There is no Guru or sishya (master or disciple). All are you, the real form the Self (Atma Swarupa). Look at the one who is within. Don't see the body that is outside. Look at the Self that is within. Always would be telling just this. Bhagavan had never said, "You come and stay here, and serve me." If someone volunteered to serve, then he would tell him to do. But, neither he would bless for it, nor would he curse for lack of it. He did neither.

- C. But, as long as we are not perfect, then do we not consider a person like Bhagavan as our Guru and ourselves as sishyas?
- A. That is how you serve. Is it not? Only we take him as Guru; but, for him, all are equal. Only with this attitude, he bestows benefits [to all]. We need Bhagavan's grace. We must get Bhagavan's look of total compassion (purna krupa kadaaksha). We do serve only for that purpose. Don't we? We look upon him that way. But, Bhagavan never looks that way. For Bhagavan, all are forms of the Self (atma swarupa) only. He takes that way, not only us, but the whole world. He is master (guru) only for the sishyas (disciples). Bhagavan is the perfect form of the true nature of Self (Purna Swarupa). This can be seen only in Bhagavan.
- B. (Purna Swarupa!) The perfect of the Self!
- A. Yes. Bhagavan alone is the (Purna Swarupa) perfect form of the Self. It did not come. It never came. It will never come hereafter. That is what I think. Even Sankara talks about [Siddhis, like] entering into alien body (parakaya pravesa), etc. He did so in the end, because he occupied the seat of Omniscience (Sarvajnya Pita). So there was no boily attachment. Yet, Sankara acquired that mode (bhava). We cannot see even that in

(13)

Bhagavan. [He was] as the perfect form of Self (Purna Swarupa). He remained just like that till age seventy one. What he attained at the age of seventeen, remained the same forever.

Interchanging digits in 17, we get 71. Perfect form of the Self (Purna Swarupa) and celebacy (brahmacharya). He had preserved perfect celebacy.

- C. Many compare Bhagavan with Dakshinamurthy. And Dakshi··· is the Adhi Guru. So Bhagavan is also a Guru.
- A. We (all) get the perfect grace. Out of services and caretakings, we get only merits (punyas).

  Except that nothing else we get. We are just a kind of sadhus, living on this hill, eating begged food and having darshan. But that perfect flows only from Bhagavan. We need only that. What else we want?

B. Is it possible to hide the sun?

(14)

- A. Yes. Some try to hide it. It will never disappear.
- B. Yes. It will never disappear.
- A. A hole cannot be closed in the darkness. When light comes it can easily be seen. There was no complaint on me to tell me to get out of the Ashram. I was sitting in the Nirvana Room. Suddenly, Ganesan came and told me to pack up my things and give him [my room] key immediately. I did not say a single word in reply. At once, I packed up my things. Then, he gave the Guest Room [ for me to stay]. President was out of city. I told him to inform the President, when he returns. He said "OK". From his reply, [I thought that it was taking place with his consent.] Then, taking my things, I said "Look after the Ashram yourself", and came out. After that,

(15, 16, 17)

now they say something. As far as I am concerned, there is no complaint of any kind in my name.

- C. Of course, the Guru is inside. But do we not need a physical present living Guru who can guide us to that point where we can find our Guru inside?
- A. That is true. We must have some one outside. It will be according to our prarabda karma. If there is no Atma Swarupa like Bhagavan, there will be no more guru-sishya relationship at all.

  In the beginning we mus have one.

......

....."

This verse from Kaivalya Navaneetham says, 'Nothing can be attained without practice (sadhana). If it is attained, [otherwise] one should have accumulated merits [of good karma] during several crores of past births, like Bhagavan, or Sive, or Janaka, or Mukta. It

(18)

is very difficult to attain sudden realization. It is attained only through sadhana. It has to be attained through the relationship with the guru. For that one should have accumulated merits of good karma for crores of past births. It may happen to (sishyas) disciples, through association with the Guru, or the mental imagery of the Guru (Guru Bhava). To look at a Jnani is itself (moksha) liberation. To serve him is a great good fortune. Having done such sadhanas, eventually somehow, with those reminiscences, we get Bhagavan's grace (anugraha). If we do what is to be done, then the rest is upto Bhagavan's grace only. (laughing)

49. Ever since I met Bhagavan, [my] life has somewhat changed. Is it possible for anyone to be like Bhagavan? It is something tremendous within! I resolved in my mind to follow the path. It is with that attitude I am leading my life: "Henceforth, indulging in worldly affairs and the like are all [unnecessary] matters. To follow Bhagavan's path, we have to be always in sadhana. Only after acquiring that, the true nature of reality (yadhartha) can be attained."

This resolve arose in me when I saw Bhagavan. Now onwards, it is service to Bhagavan.

When I stay and associate with him (enlightenment may happen?)

Bhagavan would never disturb anyone sleeping at night. He would never call anyone. He would go out all by himself. In spite of telling him not to, he would go. If we were awake, he would go with us. In case we were sleeping, he would get up and go all by himself. Then if someone happened to see him on the way, they would come and tell us. Even that has happened. Somebody had told about it to Chinnaswamy. It was during a Jayanthi celebration. We were sleeping. Bhagavan had gone half way towards the Dining Hall (Bhojana Sala). Someone came and called us. We ran to him, taking the key to open the room for him. So, Bhagavan's intention was not to cause any trouble to anyone. He had so much love for the

animals; how much more he would have for us, human beings. That too, particularly, he did not want to disturb those who stayed with him. Anything of service, we

have to do by ourselves. I did the work of cleaning the room there, washing the wet clothes and dhoties and drying them, etc. I did that myself until the end, for four years. People like Krishnaswamy and Sivananda confined themselves to supervisin works. Krishnaswamy would not visit at night. Sivananda was somewhat aged. I was quite young, just twenty two years or twenty three - then. I was very active in my work. I used to bring all the dhoties here, to Peakkottu, for washing. Then, after drying them, I stored them properly folded. I would clean the bathroom and the latrine. When I go there for cleaning, there would be nothing left to clean. Bhagavan would have cleaned everything. I would be just doing a superficial cleaning. Bhagavan would have completed the work. I had just to pretend doing some washing and come out. Whatever the work, Bhagavan liked to do it all by himself. Bhagavan' s intention was not to leave any work [unfinished] for others to do. If we report about this to Bhagavan himself, he would just say, "Alright! Alright!" (laughing) We have to force ourselves to be of service to Bhagavan. He was like a child. For us Jnanam was a baby indeed! The grown up baby had no will (sankalapa) of its own. What happened to come, must go. Ego, the sense of I, has come into the body somehow. If it goes away, you are Jnani indeed. Jnana never comes. Only what remains in Jnana (Wisdom). In fact, if you remain just as what really are, that itself is (Purna Swarupa), the perfect form of your true nature. You are (Swarupa) o the perfecr form of the true nature of Self. You are within. That itself is the comforting spiritual instruction (hitopadesa) known as

(23)

Jnana. The sense of 'I am [here]' is the (upadesam) teaching. Bhagavan used to tell this always. He would tell this only openly, and never secretly. He never gave teachings on mantra and tantra. Something said in secret, when retold by the disciples, may necessitate further secret instructions. So there is no secrecy at all. He would tell everything addressing in public. I, too, once questioned Bhagavan. When Bhagavan got cancer, all suffered. Then we

had shifted to the new hall, he hall where Bhagavan's statue is installed. I said, "Bhagavan, all these people are sufferin so much." Bhagavan replied, "What? Who is suffering? Only the body suffers. Let it experience it! Why should you think

(24)

[about it]? All these are said and thought for the sake of (people of ) the world; not for the Self (Atma). Even when cancer was operated on, no chloroform was given. Pranayama was there [to help]. Eventually, when the doctor came, he brought it [chlorophorm]. But, Bhagavan said he did not want it [to be used]. The doctor took it away. Oxygen is necessary for those in whom the flow of prana has ceased or for those with the air passage blocked by phlegm (kapha). [So] he did not want oxygen. Finally, he remained like a statue courageously. That was [truly supreme] samadhi. Others like cracking of the skull, opening the mouth, opening the eyes, etc. are ordinary samadhis. Bhagavan was the only person to have the [prana] vital air absorbed in the heart (hridaya) as perfect form of the true nature of Self (Purna Swarupa). He attained absorption at the heart as the perfect form of ther true nature of Self. The light appeared only at that moment of

(25)

absorption. It was in the month of April, when the sun is moving towards the north (Uttarayana), on a Friday. Gandhi, Aurobindo and Jesus Christ - all of them attained samadhi on Friday.

- B. Friday (Vellikkizhamai).
- A. Friday, and moreover it was during Uttarayana a very auspicious combination.
- B. Kennedy.
- A. Kennedy also [died on] Friday. (laughter)
- C. 119 This is just the prarabda of the body. Who knows who has what body-prarabda!
  Ramakrishana had it at his throat. Bhagavan had got it in the joint (?). Near the Old Hall, a
  small bathroom was built for Bhagavan to use it for urination. As Bhagavan always had a

slight pain in his leg, as he walked, he would be staggering a little. When he went inside, if I say, 'I will come with you as a support', he would say, 'Don' t want; you stay outside'; and he would go alone. [One day] as he went all by himself, he had knocked against [something] slightly. The next day the wound looked one kind. We thought it would be only a simple injury. At that time, Dr. Sankara Rao and Dr. Srinivasa Rao, a retired man form Madras who was on visit [to the Ashram], were present. We reported the incident to them. I was by the side of both of them. They peeled off [the wound] very carefully. I fainted at the very sight of it. I was not accustomed to the sight of blood. I had never seen any operation. On that, I was feeling giddy. After four or five days the bandage was removed. The suiture at the joint had given way, as Bhagavan had moved it. The gap had not closed properly. As it was in the joint, the suture repeatedly gave way. It was again bleeding. Again it became cancerous. It appeared like a growth. We thought it would be good to remove it. Only when it appeared again and again, it was realized to be cancer. Four or five persons, including Surgeon Raghavachari and Dr. V. Krishnamurthy, came from Madras. Then, the Chief Minister was Sri.Kumaraswamy Rajah. He had told them, "Take whatever things you need and go." So, a big lorry-load of surgical equipments were brought to the hospital. The operation took place just in the Ashram Hospitam. They operated a second time. Then, after a month, the wound had healed quite well. But, the tumour appeared again. Again it was removed for the third time. Finally, when it was to be done for the fourth time, Bhagavan had insufficient blood. With much reluctance, it was performed again. Even then, Bhagavan remained very courageous. During the fourth operation also, he submitted himself, as he had done previously. The Doctors were surprised. "How can anyone remain so brave even in this state! Is it a body? Or is it the Atma?" - they wondered, unable to understand [his exalted state]. Dr. Raghavachari was amazed to find a person like Bhagavan. He operated for two hours. He kept on scraping away everything. Even then,

(29)

Bhagavan remained still unmindful of anything. Cancer appeared again. That was the last time. That was only a bodily-prarabda; it had nothing to do with Bhagavan. Even during operation, he paid no heed at all. Athma, the Self, had no contact with the body. Having

churned the milk and removing the butter, once the butter is melt into ghee, it will never turn into milk again. It will remain as ghee forever. The true nature of Bhagavan is such. Such was his contact with the body and its cancer. He remained as Atma, the Self.

- What is important in Atma Vichara (Self-enquiry)? [Nothing else], other than the enquiry

  Who am I?' Also, that enquiry must take place on the right side of the chest [heart]. [People
  may say that] mind must be fixed at the center of the eyebrows (bru madhya). [But],

  Bhagavan used to say quite often, that mind rests only at the heart. [So], heart is the center.

  Just like Arunachala is said to be the heart of the world, so also, the center of our body is the
  heart. What is important is only the heart on the right side. Only when you fix the mind there, it
  becomes still. Enquiry alone is all important. (Pranayama) Breath control and dietary
  restrictions etc. may an aid and no more. In Self-enquiry, only if you fix the mind totally at
  the heart, you can remain as the true form of yourself (Swarupa) as the form of the true
  wisdom (Jnana Swarupa). All the rest won't be stable. Mind will remain restrained as long as
  prana is restrained through pranayama. When prana is released, the mind will also run away.
  That is why, bor these yogis, if the mind gets distracted even a little, then it is said, they may
  get into different types of affairs.
- B. It may become too big.

(31)

A. Yes. It may become too big; and too much also. If we follow Vichara, like Bhagavan, the mind will get destroyed. Here [in Pranayama], it is just restrained. The seeds are just dried. When it contacts water, it will sprout by itself. Just because the seed had been dried, it does not mean it is dead or lost. Similarly, this [the mind] remains restrained through Pranayama or mantra recitation (japa). But, it is destroyed in enquiry (vichara). Bhagavan has said that the heart gets purified by constant complete enquiry. It has to be destroyed through constant self-enquiry (vichara) like the unbroken oil-flow (taila daaraa). A fried seed will not sprout. Instead, if we just dried it in the sun and stored it, it will sprout on contact with waterr. We have to get it fried. That is possible only through Vichara.

- 59. This is something that had always existed. But it was hidden. Beings who are God incarnate (avatara purushas) come [to earth] and popularize it. This is the same Atma Vichara, self-enquiry which had always existed. In a new edition of the book of 'Jnana Vasishtam', it is said about Atma Vichara, that "In those days Vasishtar had taught it, today Bhagavan Rama is teaching it. This Atma Vichara had always existed. It neither came, nor gone; it exists always. Bhagavan has elaborated it a littly. … It is just like our Atma Vichara. (laughter)

  Bhagavan himself would say, "There is nothing new." (laughter)
- 55. It seems Bhagavan had never practised anything. Bhagavan used to say that he had thought that it had to be attained through pranayama and mantra japa. So Bhagavan himself had said that he thought of doing asanas foro that purpose. Then, doing Atma Vichara, he fixed his mind in the heart. Then he realized it to be the genuine [sadhana]. All the others are merely humbugs. Bhagavan always used to say, "Vichara alone is most important. So, Bhagavan was always engaged in Atma Vichara. But when the life history of the 63 Saivite Saints are read out, Bhagavan would turn into a profound (Purna) devotee (Bhakta). In Madurai, he would hold by hand the feet of the statues of the 63 Nayanmars and weap. So, it is evident that there is the quality of Jnana in profound devotion. That is how Jnana or Vichara is derived from Bhakti.(Vichara) Enquiry came to him spontaneously. Except that, he did not practice anything fot it. He simply kept quiet. He was (simply keeping quiet) at Padala Lingam, Skandashram, and Guru Murtham. All the
- rest were just aids. But, Bhagavan always emphazised the importance of the path of enquiry only.

(34)

- Never seen or laughed. Do as you wish. But the most important point is to meditate keeping the Self in the heart. Other than that, if you want to do this and that, do as you wish.
- 56. If you want to go to the temple, your may go. Very rareely, [if someone] asks, he might say

  Do pranayama'. Except that, Bhagavan never gave any teachings (upadesa). But, once a

  Harijan [a low caste man] required, "Swamy, please give some upadesam." Bhagavan

replied, "Just say NAMASIVAYA." That man requested for upadesam as in a casual talk. If anybody required like that, he would just say, "Do the same. Say NAMASIVAYA." He would just say so very casually. That itself is a great upadesam indeed. Normally, he would say so individually.

- B. "That is enough for him. That is enough for him," Bhagavan would say.
- A. Bhagavan was always kind towards the poor and towards the workers. Once we visited Skandashram secretly. Rangasamy, Sivananda and others went along. I followed them. As we were going, one Ottan or Parayan [a low caste person] was working there. Having followed them behind, I sat down there. Then, Bhagavan asked him, "Tell me. Do you have koozhu." Bhagavan liked koozhu [a kind jjof poridge made of ragi] very much. There was nothing left in their pots. They had finished all, as it was already 3 pm. They had

already consumed the whole lot and washed the pots clean. This indicates that Bhagavan had no caste descrimination. Even todday, if any poor man gives him koozhu he would take it with great relish. One Keerai Patty used to bring [cooked green leafy vegetables] keerai from

Guhai Nasivayar cave. Without caring for the caste, he would eat it with great love.

56. Profound devotion is Jnana. Profound devotion is what all these Jnanees and Alwars have practiced. When Bhakti ripens, it culminates in Jnanam. All these things will take place within them. Did not Manickavachakar say, "You can be attained if the mind melts totally and weeps?" Weaping with a melting mind, when the ego gets erased into the profound form of Self (Purna Swarupa) at the ripening of devotion, that itself is Jnana.

(37)

(36)

[Such jnanis] depending upon their karma, some engage in temple rituals, some recite mantras, some perform asanas etc. Self-enquiry suddenly happens.it follows only the strength of samskaras (latent tendencies). It happens according to their bodily-prarabda. Profound devotion is jnana. This can always seen in Bhagavan.

- C. What is karmic duty?
- B. What is its connection with Karma Yoga?
- A. Only karma yoga should be practiced. That [karmic duty] happnens to people according to their prarabda. For some, it may be devotional activity, some may run schools; some may conduct (bajans) prayer houses. All these will occur according to their prarabda and tendencies derived from past births. For all others, there should be merit (punyas) gained in past births.
- C. Then, does he consider Bhagavan to be beyond tradition, in caste and creed; or would he
- - $link him\ with\ any\ tradition\ or\ philosophical\ tradition\ or\ philosophical\ tradition\ today.$
- A. Bhagavan was denoted by the pet name 'Pillaiyar [Young Man] of the Virupaksha Temple'. It means 'Lord Subramanya'. This appears in Bhagavan's own words. In that sloka, it is as 'Pillaiyar Of The Ganapathy Temple'. That sloka was composed by Bhagavan himself. He states that the 'pillai' mentioned in the sloka is himself. People say that Bhagavan was the Avatar of Lord Subramanya. Bhagavan had great devotion for Shiva. If some one saluted him with folded arms, he would tell him to salute the Arunachala Hill.
- C. Does he consideer himself to be a Guru?

··· ··· ..

He did consider himself a Guru. Other ordinary gurus give upadesam (initiation) and Kashayam (the Saffron robe). Those are different gurus. He alone is Guru the Atma (Self). Atma. (laughter)

(39)

(38)

70. In the form of thrue nature of Self (atmaa Swarupa), Bhagavan remain in meditaation always merged with everyone without any discrimination. Bhagavan bestows his grace according our maturity. He bestows his grace according to the capacity of the receiving vessel: if the vessel

is small, it receives less; if it is big, it receives more. The more we contemplate on the true nature of self [Atma Swarupa], the more he bestows his grace. Everything happens only according to the state of our mind. If our mind gets distracted, Bhagavan's grace becomes less. Once we consider him quite well as the form of true nature of the Self, he will automatically bestow his grace as the Profound Self [Purna Swarupa]. Bhagavan shows no discrimination at all.

(40)

74. When Lakshmi the Cow attained samadhi, I followed Bhagavan [to see]. Bhagavan stroked Lakshmi on head with his hand. He has evern composed a sloka [which is etched on the stone at he samadhi]. It delares 'She has attained jeevanmukthi [Liberation while alive]'. So far nobody has ever said animals like cow had attained liberation. Bhagavan is the only person to have said so. We think, cow is just an animal; only human beings can attain salvation; other creatures have no chance of attaining liberation. But, Bhagavan has declared in his own words that [cow Lakshmi] had attained Jeevanmukthi. He has done that to all creatures. A crow had attained samadhi. The crow which came flying from somewhere, fell at the feet of Bhagavan and died, attaining samadhi. Puppies would come and sleep underneath the woolen blanket on [Bhagavan's] sofa at night. Just the day

(41)

before that day, I was telling them. Even id we (Munusamy and me) take them and leave them elsewhere, they will repeatedly come and lie with Bhagavan. [He would allow them.] So much was his compassion.

When we were in Kanwashramam, even snakes were freely moving about us. When [Bhagavan was] in the Virupaksha Temple, Vasudeva Sasthri was staying there. In those days, even tiger and leoperd visited there. Once durin the reinly season, they were drinking water in the nearby stream. The Sasthri went inside [the Temple], and then, having closed they door, shouted at them very bravely. Bhagavan, who was then outside, told him, "They will stay minding their own business. You don't shout. Your mind your own business."

Having said that he went in. That is how he drove the tigers. There are many such stories about Bhagavan. Often he would go on pradakshina (circumambulation of the

(42)

hill). All will start to follow him. When I came and joined him, he did no go for pradakshina.

Then he had some cramps on his feet. When he was narrating storied, he would do so with lot of action. Bhagavan would act I ike a drama actor with so much of guestures and postures. (laughing). Who else can act lake that! Bhagavan's was a childlike temperament.

- B. No difference between him and others. He never found that difference.
- A. An episode in Bhagavan's life at Skandashramam: It was summer. Water was scarce. Then low caste Harijan ladies used to visit during the noon time. It was near the place where they were cutting grass. Nobody else whould be there. All would have gone out. Bhagavan would bring water and pour out for them [to drink]. Then someone would say,

(43)

"Oh! Swamy, I just had my full lunch. Please, pour it out on my back." He would pour it on the head as well as on their breast. [On hearing this], we all would laugh. (laughing) That attitude [of innocence] was always there with Bhagavan. It was noto an attitude of ignorance (ajnanam). He would rub all their heads, breast and arms. They would bless him saying, "Ah! Be it a great blessing, blessing, blessing!" In the midst of those shoutings, he would carry out the jobs like pouring water.

- B. Just the same, when Sukha [the saint] was walking by ... ...
- A. When Sukha was passing by, the ladies all kept quiet. But, when Vasishta passed ····· [The reference here wrong.]
- B. Veda Vyasa…?
- A. When Veda Vyasa was passing by, all of them put on their dress. Veda Vyasa was a very old man; whereas Sukha was just a youth of sixteen or fifteen. They kept quiet when Sukha

came. But, when Vyasa came, they draped themselves with their dress. When enquired why they did so, they said that Sukha was free from ignorance (ajnana) [of lust],

(44)

whereas Vyasa, although old in age, still retained that vasana (tendency). Bhagavan was free from it, like Sukha. ··· He would act it out. It would be amusing. All those who saw would laugh. (laughter).

- C.83. Samadhi means total absorption of the mind in heart, so that it getsw dissolved in ther form jof the true nature of Self (Atma Swarupa). It can get absorbed only in the heart. [In such a smadhi,] there will be no movements of organs like eyes and mouth. [For Bhagavan] [they remained without any movement, and [the mind] was finally settled in the heart. I was holding him. Krishnaswamy was also by the side. As we were holding, he remained sitting in that position for nearly half an hour. Only after that, the heart settled still in samadhi eventually. That is true absorption. In other kinds of samadhis, the vital force (prana) will escape through the skull, or through open eyes, or open mouth etc. Even Vaidehi Swamy attained Samadhi at Virupaksha Temple. Bhagavan also was hilding him. After sometime he opened his eyes. And the eyes remained open. Oh! The life-force (jeeva) has left throung the eyes. Bhagavan himself would narrae this lime a story. So, B hagavan is the only person to get totally abosorbed in the profound form the Self, without any such escapade. So far, I have never seem such a state [of absorption] - neither before that or after. I witnessed that profound staate of samadhi onl with Bhagavan.
- 84, 85 In cooking activities, he woould do the works along with others. He would be paring wooden materials like coconut shells and make wate-pots, spoons out of them. He yould give them aawqay as gift to anyone who happened to come. He would not be using any of them. He would be happy after giving them away. Book-binding was Bhagavan's main job.

(46)

He taught me the job. While he was doing open-binding, ordinary binding, paper cutting and pasting, I would watch him. Even today, I will do the job of stitching books and pasting for

(school) children. I have served for 24 years in the library and the Nirvana Room. Mostly I would be doing only these jobs. I don't know much about them! All the children from the (Veda) teacher's house, priests Kittu and Appuchi houses, from Prasanth's He used only the coconut shells.

- C. Otherwise, he would use the leaves of jack-fruit trees for drinking porridge. Earthen pot, broken begging bowl (thiruvodu) and [some] very cheap things like them he always kept with him. So, no thief will come. (laughter). Bhagavan loved them very much.
- 86. He neither hated, nor loved. His state was such. He had no likes and dislikes. Things happened casually, in the absence of both, likes and dislikes. Bhagavan never did anything out of desire. In an attitude of amazement, he would rather, "Ok, if something haappaens" and keep quiet. Except that, he never did anything with great concern, in attitude of "This should be done or that should be done." If anything occurred sponaneoously, he would let us do. Bhagavan had no intention at all.
- C. "Sankaparahit"

expectation, no liking or disliking.

(48)

- A. Sangkalparahit. He would no bbe expecting foor troubles. But, if anything happened he would suffer it. But, never kept expecting. He never liked or disliked. Whatever happened,
- he faced. Never expected anything. Whatever is to happen, it will certainly happen. Whatever is not supposed to happen, it will never happen, however hard we try. Therefore, there was no
- 76. B. Were there any favourite sadhaks? Were thre any (sadhaks) practitioners whom he particularly favoured?
- A. No. There were no such things. Bhagavan had no guru, neither he had any sishyas. Also he had no obligation to give upadesa (teachings). All knew this. That [realization] had ocurred to Bhagavan naturally out of the merit (punyas) he had accumulated through past births. The moment he heard the word 'Arunachala Siva', the past birth programs (samskaras) got

activated. He indicates this in his "Ashtakam", as the operation of some mysterious power. When he was hearing, as another person uttered it [the name] the memory got invoked. As the word 'Arunachala' was uttered some mysterious force entered into him. Bhagavan was telling that he him didn't understand [how]. Untill the end, what operatede from within him was just that [power]. Except that, he never had any initiation [or insturction] from anybody. He never did any sadhana at all. Only a power known as I

(49)

Arunachala had entered into him. When Bhagavan arrived at the [Arunachaleswara] temple, it was wide open; and when embraced the "lingam" [the deity], he was in a great frenzy. As he embraced it calmed down very much. Until then, there was that agitation. Hearing the name [Arunachala], coming to Arunachala [Tiruvannamalai], embracing the lingam in the Temple, and stayig here a few days - only after these [incidents], Bhagavan would have got a great peace of mind and coolness. Only after that he wyould have got a peaceful life etc. Before that, he had felt a burning all over his body. He had a sort of agitation. All that agitation was completely pacified.

- C. I had never heard this incident that he embreced the Arunachaleswara Lingam. Was he told by Bhagavan himself?
- B. Bhagavan. ···
- A. Just a hearsay.
- B. It is heard.
- A. [In reply to] a question from somebody in the hall, about sitting in meditation at Patalalingam,

  [Bhagavan had said,] "Aftr noting the time and having had my meal, I went there and sat. I

  knew only my going there and sitting. I don't know anything after that. I was unaware of the

  passage of time. I didn't know how many days or months had passed." All these Bhagavan

. . .

88. Puri Sankarachariya once visited here. Then Bhagavan was sitting there in a seat (asana).

After staying there for sometime, he went to the (Veda) Patasala. …

Rajendraprasad came, but Rajaji didn't come. He visited only after Bhagavan attained samadhi. He came to Nirvana Room when I was there. The head of the Kundrakkudi Mutt was a familiar friend for him in political affairs. Seeing me in the Nirvana Room, he said, "Oh! Kundrakkudi also is staying here?" and did namaskaram to me. Then, Venkittu Aiyer who was by his side told him that I was not Kundrakkudi Swamy, but only an attendant of Bhagavan, observing mouna (silence), supervising the library and Nirvana Room. After doing namaskaram to me (again) he left. Since that day, [all] started calling me 'Thambiran'.

(51)

... ...

Even when Gandhi came here, so close, Rajaji took him away to the town saying, it is too crowded. They didn't come. [What happened] there was different.

B. Mysore Maharaja came. Trivandrum Maharaja came. Even Baroda Maharaja came together witth the Maharani, Mandi Rani. All came here. TMP Mahadevan, and Rajeswarananda came. They all visited quite often. Even Chinmayananda came here one day when he was a lecturer in a college. When he was lookin through the window from outside, when Bhagavan 's look caught him, he realized himself. Then he was reluctant to remove his shoes to enter inside, because of this ego. When Bhagavan's look fell on him, he removed even his shirt and came in to do namaskaram.

(52)

- B. Who?
- A. Chinmayananda.

Dr. K.K.Nambiar's wife, Madhaviamma was a great devotee of Bhagavan. When the doctor was taking his dog for a walk along the road [with his wife], they would pass by [Ashram]. [If

his wife suggested paying a visit to Bhagavan], the doctor would say, "You go and see the Great Samiyar yourself", with much indifference. Then, one day he came and saw Bhagavan through the window, wven without removing shoes. At that time, Mr. Chadwick was sitting inside. "Oh! Even white men are visiting!" he might have thought.

Then, one day leaving shoes outtside, he entered inside to see Bhagavan. On seeing Bhagavan, don't know what happened, he did … namaskaram to Bhagavan. Only because of his wife, the doctor also developed devotion to Bhagavan. After that, her brother also became a devotee of Bhagavan. Then, Sri. T.N.Krishnaswamy Aiyer came. And then, Sri Swaminathan Aiyer came. He is now at Delhi Ramana Kendra. Then he was at Madras. Whenever he visited, he brought a boy and a girl along with him. After Bhagavan's; darshan they went back.

(53)

Similarly, people like Sri Suddhananda Bharati, Sri S. Duraiswamy Aiyer, Sri Kapali Sastri, Sri Kavyakanda Ganapathy Sastri, and Sri Yogi Ramaiah - all used to come for Bhagavan's darshan. Kavyakanda Ganapathy Sastri stayed at Pelakkottu. Suddhananda Bharati, Paul Brunton and Chadwick ··· ···

- C. Does he remember the visit of Puri Sankarachariyar? Could he tell me anything in more detail?
- A. I was then present there. Bhagavan himself requested him to take seat. He was offered a seat, and he sat on it looking at Bhagavan for sometime. He did not ask any questions. He stayed at the (Veda) Patasala for just one day and then took leave formally from Bhagavan. Bhagavan never did namaskaram [to anyone]. He would communicate quire actively. He would say, "Take your seat," with action.

Even when Dr. Rajendra Prasad visited and on leaving requeste for some message to

Gandhi, Bhagavan said humerously: "That heart and this heart are both doing the same job.

So no need to tell anything. That knows and this also knows." Then he did not insist further.

Dr. Rajendra Prasad went back to Gandhi and when he conveyed Bhagavan's message,

Gandhi exclaimed in acceptance, "Ah! That is perfect."

(54)

Some such incidents have taken place.

- C. Does he remember about in which yeaer it was Puri Sankarachariyar's visit?
- B. Puri Sankarachariyar visited in which year?
- A. It should be in 1948. Maybe two years before Bhagavan's maha samadhi.
- B. In 1948.
- C. Fortieight.
- A. It is only 1948. I was there then. He came there at 4.30 pm., when I was there. He remained looking at Bhagavan for some time, and did not ask any questions.
- C. If he would like to give me the daily routine of Bhagavan before his cancer started.  $\cdots$
- A. A person named Krishna Kumar waqs performing Bhajans at Brindavanam. He was an American. His performance was very good. He could sing very well in Hindi. On his way to Rameswaram, he visited here and performed, accompanied with harmonium. Even that photo is somewhere here. ··· Krishnaprem was a tell person. Listening to his songs, Bhagavan exclaimed, "Oh, how nicely he sings in Hindi!" Krishnaprem was very good at

(55)

singing Krishna Bhajan and Meera Bhajan songs. He visited here on his way to

Rameswaram. He had even published a book. Mouni Sadhu or somebody else must have
written it in English.

Swamy Sivananda visited here on his wayy to Rishikesh.

C. Sivananda?

- A. Yes. Swamy Sivananda.
- C. Can you describe in detail?
- A. Yes. He came and stayed in the town. Daily he used to come here and do Bhajan for nearly one month. The sadhus who accompanied him embraced one another in devotion during Bhajan, in spite of Bhagavan's presence. Then he left to Rishikesh and established his Ashram on a large scale. Even Swamy Abedananda, who had given be sannyas, had taken sannyas only from Swamy Sivananda. Only after taking sannyas from him swamy Abedananda visited here and stayed in the Ashram for a few days. Like this, many (famous) sadhus had come here.

The head of Ramakrishna Mutt in Ceylon came. He asked Bhagavan a few questions, and

(56)

then did Atma Vichara. Whatever Bhagavan had said, he would repeat exactly. Sometimes he would put up counter questions. He was well educated. Just like dry cotton catching fire, he got his jnana kindled. He accepted everything Bhagavan said, and left after doing namaskaram to Bhagavan. He had questions to raise against everyone. He would ask any question.

- C. Swamy Chidbavananda of Ramakrishna Mission?
- A. Not Chinmayananda.
- A. Chidbhavananda of Tirupparaiturai. ...
- C+B. ··· Chidbhavananda.
- A. He lectured in English also. He came at a young age. Whenever he came, he did giripradakshina, and then will return only after visiting Ashram. Although he did (not) have much touch with the Ashram, he had profound devotion for Bhagavan. It still remains undiminished. He narrated all his experiences in his lectures. He would talk at about his

visits, how he received Bhagavan's grace etc. He said that, above all, it was Bhagavan's look that was most supreme. He had visited when Bhagavan was at Virupaksha Temple.

There was a person from Kanjangad, named Ramadass. I was at that time, for a few days, living beneath the banyan tree at Virupaksha Temple. When Ramadass went to see Bhagavan, he just cast a look at him, sitting still. About the bright light and the flow of currentt that he felt in him, Ramadass has described in his book. That is the grace (anugraha) I received. The name of the book is "Mystic God" or somethin like that. He has written about Bhagavan in that book. That was only Bhagavan's profound grace.

Even Kavyakanda Ganapathy came to Bhagavan, when he was staying in the Virupaksha Temple. "Where from the mind came or arose? What is the source of all these mantras?" … It is just the heart. Heart is where man exists. It arises only from there. If it subsides in that source, the mind will become absolutely still." On hearing this reply from Bhagavan, the world-famous Sanskrit scholar, who had composed the thousand slokas of Devi by the name 'Uma Sahasram' by the grace of Devi, fell at the feet of Bhagavan. He gathered all

(58)

his disciples by writing letters to them, and introduced Bhagavan to them as the 'Maharishi'. When Bhagavan was at Skandasramam, Sri Narayana Guru came here from Varkkala, Kerala accompanied by four of his disciples. He enquired his disciples if they have seen swamy [Bhagavan]. They said they had previously visited this place and seen Bhagavan. Then he said jokingly, "I am the only person who has not seen!" And then when it was lunch time for Bhagavan, he was sitting on the dais, beneath the mando tree. While eating Bhagavan, not seeing Narayana Guru, enquired where was he. Bhagavan was informed that he was sitting under the mango tree cave. Bhagavan said, "Call him; it is already time for lunch." Thinking that he would not like hot and spicy food, I served him intems with coconutt scrapings and pappadum. But saying that he doesn't mind, he ate

everything. Narayana Guru belonged to our Eezhava community. [Bhagavan enquired im by guesture, if he was Brahmin.] ··· Then both ate together. After that Narayanaguru went back to the foot of the mango tree and started composing "Muni Chariya Panchakam", containing Sanskrit verses. He was a Sanskrit pandit. Although from Kerala, he was a Sanskrit scholar. Then he went to Maruthuva Malai, where he practiced severe austerities and attained great siddhis through the grace of Lord Subramanya. He had rendered great services for the development of his community··· Two years ago, I also went to Varkkala. His samadhi structure [tomb] is built in the form oa a clock-tower. His body was interned within it. It is not anywhere down below, but located at the top of a hill. They have also

(60)

Installed his statue inside, and daily puja is performed for it. [Narayana Guru's famous disciple] Sri Nataraja Guru is a friend of Mr. A.Bose [a Bhagavan devotee].

- C. ......
- A. Nararaja Guru has an Ashram in Bangalore also. Informationn about has also been published in a foreign magazine named 'Values'. Nartaraja Guru used to visit quite often. Once the Maharani of Baroda and Thaliarkhan came together with him from Ooty. He was the one who brought them here. He visited often. And A. Boss was his friend. He came for Bhagavan's darshan. Even after Bhagavan's mahasamadhi, he came to Skandasramam and stayed with me. I was staying at Skandasramam for one year. During that time, he was visiting quite often. He also was one of those who visited like this. Many devotees came for Bhagavan's darshan. But, it is impossible to keep count of it.
- C. Have you seen Dr. Mees at Kanvasrama?

(61)

A. Ah! Dr. Mees ··· I have seen. I have seen him together with Boss. He stayed at Mr.

Ramachandran' s house [at Ceylon] for a few days. Then there was one Nambiar. He came

very often. He draped his dhoti in a traditional style (panja katcham). He lived ttotally in a truly orthodox (vaideeka) way. Now he lives at Varkala, Kerala. His students were living here only.

- C. Sri Hamsa···
- A. Ah! Sri Hamsa. He was a good devotee. He was a great yoga sadak. ··· Because of a mistake [in his practice] his heart [was affected] and he died.
- B. That's why yogasana is not liked?
- A. Yes. Arunachalam, Chadwick [and others] are good at asanas. But, it has to be done under close supervision of experienced masters. Following just books may end up in trouble. If any mistake occurs the heart may have to suffer a lot. It has to be practised under a well-trained person with Guru-Sishya relation. All these are very easy with Bhagavan, the true nature of Atma the Self. With Bhagavan it is very easy.

"Self-knowledge is the easiest thing there is," said Bhagavan. But, Nandanar [the Saint] said, "It is the most difficult thing". For Bhagavan it is the easiest.

- C. Ask him whether Harijans had free access as all the other Indians and Westerners to Bhagavan's Hall?
- A. There was o such discrimination. Dr. Syed, a Muslim from (·······) used to visit daily, after praying and sitting in meditation like Hindus, listened to the parayana before he left. Another Muslim from Mampalappattu came here often. One more Muslim from Tellar Tesur.
- B. Masthan?
- A. Masthan Sahib used to come here and pray very often. When ··· ·· happened Masthan was here. Nothing is known about his present whereabouts. Just like that, Muslims, Christians, Harijans and all others would come to Bhagavan. Bhagavan would talk to them very normally. He would be even more kind towards people of other religions. If Hindus come, he would be normal. If people of other religions come, he would enquire them if they had taken their meals. He would tell me, "No harm should happen to them." He would take care of them very well.

A. The Ashram authorities did never prevent Harijans from coming inside, for instance into Bhagavan's hall.

(63)

- A. Even if they come, Bhagavan would not say anything. Only, if others like Chinnasamy happened to be there, they would show discrimination, telling them not to come in. Bhagavan had no such differentiation at all. He would take eatables from anybody. He treated everyone equally. Bhagavan showed no discrimination at all.
- C. Chinnsamy showed discrimination. Bhagavan did not show.
- A. Chinnasamy had that. Till the end, he ha When Bhagavan was at Skandashramam,
  Chinnasamy was there. Chinnasamy would go for 'biksha' [begging for food] only to the
  Brahmin houses in the Sannithi Street. Bringing food from there, he would share it with his
  mother. Then, he would tell other sadhus, "Don't go there. They are vaidiks [traditional
  Brahmins]. We can take food from them." When Perumalsamy and others went [for biksha],
  they would eat together. Bhagavan would say, "They aree 'vaidikas'. Don't go there.

  Vaidikas… Vaidikas…"
- C. We are Vaidikas.
- A. Orthodox.
- B. We are not. So we will divide this. Let them divide and eat. (laughter).
- A. When Bhagavan was in the temple, only for the first few days he went for biksha. He never looked as to whose house it was whether Muslim, Christian, ··· or whatever caste. Having gone there, he yould clap his hands. If anything was given, he would eat, otherwise, he would move on. He was like that for a few days only maybe less than a month. By then, Palanisamy and others came foreward to bring biksha for him. Telling 'I will go myself', he went only one day. After that, he started sharing whatever food Palanisamy, Aiyasamy and others brought. Thus, Bhagavan showed no discrimination. He maintained an attitude of equality.

## **SWAMY NATANANADA 2**

(65)

7-2 - 1980

9.30 to 11.30 II Talk with Narasimha Aiyer

- We wer there talking about Bhagavan in 1946, 1947. If swamy would tell me the daily routine
   Bhagavan used to folloe at the time. Daily routine of the Ashram at that time. Before
   Bhagavan became sick.
- A. Getting up in the morning....
- B. What time ···
- A. He wakes up at 5 o' clock. Getting up at 5 o' clock, he answers calls of nature, brushes his teeth and by 6.30 or 7.00 he 2will go for tiffin / coffee. Bhagavan tekes just one 'idli'. He never drinks coffee. He prepares some kashaya (a heerbal extract) and drinks. Then, he goes out. He goes to Pelakkotttu or the hill, and by the time he returns, it will be 8 am. At 8.00 o' clock Veda Parayana (Chanting of Vedas) takes place. After Vedic chanting, visitors will come to see Bhagavan. He will be sitting in meditation. If ther is any letter, Mouna Swamy will bring them and show. After seeing all that, he will go through the newspaper ust for name' s sake. If there were any magazines, they will be brought along

(66)

with the post. After seeing them, if anybody asks questions he will answer them. At times, when questions are asked he may keep quiet also. He will answer according their maturity.

When some people ask questios, he would no speak at all. He would be (behaving) like that.

Suri Nagammam's letters, writings of Ramanananda Saraswathy etc. are containing matters spoken just in this way. Whatever was told when they questioned, they are keeping them compiled in the form of storied / narrations. At 9:15 or 9:30 am. he will once again go to

answer nature's call. After coming back, he will sit again answering people's questions. Within 11:30 am, the dining bell be struck [for lunch]. After taking meal, he will go to the shady area towards Pelakkottu. After having been in the shade, he will return to the Ashram. Bhagavan never lies down to sleep. He will lean against the pillow and pretend as if sleeping. Then he would get up. It is not his habit to sleep like that for hours together. Just for name's sake he would be as if taking rest. Then, after that, he would

(67)

read any newspaper or magazine. Then again he would lean a little. By 2 o' clock, he would go to the Gosala (Cowshed). After acquiring joint pains, he stopped going to the hill. If he uses the latrine, he would clean everything himseld. After returning, very shortly, it will be 3 pm. Someone may visit with some edibles. He would distribute them to all equally. I would distribute them to all equally. I would offer Bhagavan a little. He will be contented only when everyone received equal quantity as he himself got. Even when dining together that was his norm. What is served to him, everyone must be served also. If anything is served separately, he would at once raise objection. He would ask, "Am I the biggest swamy?" He will remain somewhat angry the whole day, saying this and that. ··· The very next moment he will be OK. Just to tell that it [partial treatment] should not be practiced. No special treatment for Bhagavan; dany night at any time, as allcan have Bhagavan's darshan just for free! In those days, there was (no restriction) of any kind.

(68)

Anybody may come at any time and have Bhagavan's darshan. There was no control at all.

He would remain like that, and at 4 or 4:15 or 4:45, he would go outside and return. Then,

Veda Parayanam will begin.

- B. At 5 o' clock.
- A. Veda Parayanam at 5 o' clock. After a short break at 7 o' clock Tamil Parayanam will start.

  The night dining bell will go at 8:30 pm. He will go there and for the night he will take only this much ride and rasam, dissolving into a liquid. At night he eats very little. After dinner, he will

go out and come back. Then, meditation for half an hour. First will sit in meditation. As days passed, in the end, no body was allowed to enter the place. Thenm upto 8 o' clock, he would remain leaning against [the cushion]. We would apply tailam (medicated oil) to his feet and massage. If anybody new come foreward to do that he would not allow. Sometimes, if any new person comes, only if I accompany, he will allow. If we all go, he

(69)

will have no obligation. If any newcomer came foreward, "Don't do all that. We will look to it ourselves," saying so he would refuse [their service]. After some time, around 10 or 11 o' clock, he will go out again. If we were sleeping, he would not disturb us. He would go all by himself. If we were awake at that time, we woould go with him. Othrwise, he would himself go and come back. During his last days, at times when he went out like this due to his faltering steps, he had to suffer pain in his feet. He woould go without calling any of us. Only if we were awake, we would follow him. Sometimes, he would go to answer call of nature two or three times at nights. Bhagavan has composed many slokas. Sometimes, when he had to write new slokas ··· [Bhagavan has written individually. He wrote 'Upadesa Saram' at night, asking us to light a lamp. Even when there was no light, he would manage to write them in the scanty light at night. In the morning, the verses will ready. Somehow he would scribble and complete the writing. In the morning, there will be a long

(70)

poem. 'Atma Bhodam', 'Ekatma Panchakam' etc. were poems written in this manner at night. At times, he would keep on writing something. In the morning, when we look, there will be something very great. Muruganar and others would come and check that for gammer, just for name's sake - as it is very unlikely to find any faults in Bhagavan's writings. After that, they will prepare it for getting it printed. This is the daily routine.

- C. Thanks.
- 89. Then the living creatures like peacocks and cow ··· The moment it is freed from its teather, cow Lakshmi, straight away would rush to the hall. No matter how big the crowd, all must

make way for her. It would go directly to (Bhagavan's) sofa and would stand still with her head resting on the sofa. Bhagavan would stroke the cow with so much affection and grace. Immediately after stroking, idlis will be offered to her, followed by spectial banana from the hills, brought from Madurai. She would not take ordinary bananas. Then she will

(71)

leave so majestically. Then the peacock will come. Fried peanuts and cashewnuts must be ready for feeding the peacocks. When squirrels come to window, Bhagavan himself would take these nuts and offer them. If Bhagavan is sleeping, they might run over him. Then Bhagavan would get up and give them nuts. They may come at any time in the day - morning or evening. Either Bhagavan will himself feed them, or have the nuts strewn beneath the trees, if there are too many. Four or five of them - sometimes even ten might come. Then he would ask us to throw the nuts on the ground. As soon as they come, he would tell us to bring nuts and feed all of them. At that time, he would tell us to see if any cats are around. He would say, "Unless we are careful about cats, they may get caught." There was a white peacock which was gifted by the Queen of Baroda. She had a cage made for it, and appointed a person to look after it; he was called "Mayilotti". His duty was

(72)

to bring it back to its cage every evening. If somebody sings, it will listen to the song and dance according to its rhythm. Vanavasi Ramaswamy Aiyer was an engineer. His daughter played Veena. This peacock would peck at the instrument and dance to the song. It would be very amusing. As soon as it a rr ives, we will serve ground nuts. In the evening, it will climb up into its cage, which was hung outside the hall near the ceiling, close to Bhagavan's sofa. Then the cage will be closed tightly, to protect it from cats. Bhagavan loved dogs and cows very much. Even in Skandashramam days, the puppies would sleep beneath Bhagavan's blankets. Even if they are pushed out, they would not go. So much of love. Bhagavan loved other living creatures very much. He had tremendous love for the poor folk as well. If other people ask anything, he would just reply casually. But, he would talk wih the poor with special

affection, enquiring if they bad had their meals and so on. Some people would come and complain that Bhagavan never gives public talks

(73)

or do anything to benefit the general public. He replied such people, "How do you know I have not done anything? How do you know what is needed? Do the work that you came here to do. That is enough. While travelling on the train, ha? It is unnecessary." These are favourite anecdotes narrated by Bhagavan. … If anyone questioned about Bhagavan's lack of social service, he would say, "Do the work for which you came. That's enough. Some sort [of social service would go on happening]." That is why he told Gandhi, "That atma and this atma are one and the same. It walks by letting you walk." Hearing all these, Gandhi agreed. (laughter)

B. ... ...

A. 89 In Bhagavan's teachings, "Who am I?" is the most important book. Although it gives everything very briefly, it is a very very important book. I read it daily, I feel satisfied only if I read it, either in Tamil or Malayalam, at least once a day. It gives peace of mind.

(74)

All the teachings in it, bestow peace of mind. "Don't interfere in other peoples' affairs! What other do can neither be prevented nor protested againse. Even if they are bad people, you mind you own business. No one would think bad of you. You mind your own business. Do not entertain hatred. Whatever you give, it is just as if you are giving it to yourself." … all these instructions are found in "Who am I?" The most important jof the instructions is about meditating by concentrating the mind in the heart. To simply go on reading books is also useless. [Meditation is} just investigating those truths inside; nothing can be got by mere reading. Those truths (tatvas) must be contemplated in the mind. What is the benefit of mere reading? 'Pictue of pumpkin cannot be used for cooking.' The turths (tatvas) about oneself

are to be realized only through enquiry. It is to be realized by oneself; there is nothing new to be acquired. It is to be realized within ourselves by

(75)

ourselves and nothing else. That is why Bhagavan says, "There is neither Guru nor sishya (master or disciple). What exists is just one reality. We have to just realize it. It is very very easy (athi sulabam)." Some find it difficult. Some find it easy. It is all dependent upon one's (samskaras) mental capacities brought forth from past births. For people with good samskaras realization occurs suddenly, as if cotton catching fire, whereas for ordinary people it is as if a log of wood catching fire - it will take considerable time, even days. Likewise, if there is good samskaras, realization will occur suddenly, as in the case of Bhagavan. Others can achieve only with some difficulties and effort.

93. ... ...

Vichara Sagaram, Kaivalyam, Pattinathar Songs, and stotras (hymns) like

Annapoornashtakam, Vishnu Ashtakam, Gita Purushotama···, Sankara's Bhaja Govindam all these I recite daily.

- C. Bhaja Govindam…?
- A. .... Bhaja Govindam, Dakshinamurthy Ashtakam etc. I daily recite.
- C. I heard him once in the morning reciting. When he recites these books?
- A. After that recitation, meditation. I meditate in the Ashram, morning one hour and evening

(76)

one hour. I sleep only for a short while. After 3 am., I don't get any sleep. I sit and meditate. By 4 or 4:30 am, I go to take bath. Then I go through the books. After that, I pick some flowers to offer to Bhagavan's pictures. Daily I place sugar-candy (kalkandu) as offering (naivedyam) to Bhagavan's picture and show burning camphor. Along with Bhagavan's non-dual (Advaita), I also practice these [rituals], according to Bhagavan's instructions on

Kayikam (physical), Vachikam (verbal), and manasikam (mental) [devotion]. There are no servants here. I myself draw the 'Kolam' also. All the cleanings are done by myself. Even if we employ someone, they don't turn out regularly. It is better to do it ourself. That is Bhagavan's policy as well. Bhagavan would do all the cleaning of bathroom and latrine all by himself. No work will be left for others to do. We have to force ourselves to be of service to Bhagavan. Bhagavan would never order anyone to do this or to do that. Bhagavan taught me how to do book-binding. Cutting, pasting etc. are favourite jobs for Bhagavan.

- C. What is Bhagavan's mission the purpose of his 'avatar'?
- A. People say Bhagavan is an avatar of Lord Subramanya.
- C. We have already talked about it. Yesterday's topic was 'Guru and Sadguru'.
- 104.B. How did you come to feel that he was a jnani?
- A. Bhagavan' s life history and his principles all conformed with the sastras (scriptures) like Vedanta Kechari, Viveka Chudamani, and Kaivalyam, which define a jnani and an ajnani.
- B. (Lakshanas) Characteristics.
- A. Kaivalyam declares: "one who has attained liberation while alive (jeevan muktha) and who has established himself as the mere unbiased witness (sakshi) would not think of what he lost in the past, nor what he may gain in the future; he just enjoys whatever presents itself in the present. He would not be amazed even if the sun turns into moon, nor if the sky sends aerial roots downwards, nor if the dead is raised alive. He designates nothing as good or bad."

Bhagavan has this characteristic - that of sacrifice. Even Narayana Guru Swamy praises

Bhagavan in his 'Muni Charya Panchakam', as a great sacrificer, jnani, and the absolute

master who abides in the absolute totality of the form of Self. Narayana Guru Swamy was

himself a great Siddha. He himself has praised Bhagavan thus. Ramana Maharishi was the

only person he purposely went to meet. He never went to meet anyone else. All others

have gone Ito meet him. However greatt they may be, whether they are pandits, jnanis or siddhas - all of them had to go and meet him. But the only person whom he himself went and met was just Ramana Maharishi alone. Because he has written this in his Album itself, and signed as Varkkala Narayana Gurusamy.

105. ... ...

Siddhis.

- B. Siddhis.
- A. (Svapna maha Siddhis) Dream-like great siddhis. Once you wake up nothing remains. Siddhis are also just like that. Who presents this show? Who is the spectator? There are no two persons. Is it not? Only one Atma (Self) exists. There are no two persons, as presenter and spectator. That is the complete or perfect or absolute sahaja state of Bhagavan.
- C. No (sankalpa) intention.
- A. No intention. If Siddhis are displayed, there will be fightings. The ego that 'I am a great

(79)

Swamy will arise. Bhagavan's intention is not to allow it. Bhagavan always used to say, "(Siddhis) Miraculous powers are just normal. Knowledge of words spoken in foreign countries somehow came to me and passed. What is there is also here. Anima, Mahima, Lahima, Garima, Prapthi, Prakamyam, Ishatvam, and Vasithvam - all these eightfold powers would be manifesting in the beginning. Ignoring and rejecting all of them, if one proceeds to the end, the

ultimate state of Sahaja, only absolute form of the Self will remain. That is what you are."

Bhagavan would say just this.

B. Bhagavan used to tell as story for this. I heard (thus):

One innocent man wanted to see the king. He was very eager to see the king. So, one day he went to the palace. At the gate, there was one man. The guard wa very old, wearing his uniform. First, he stood there. He thought that he was the king. He stayed ther for a long time, and enquired whether he was the king.

"Oh, no. I am not the king. You go inside," said the old guard. Then whomsoever he saw, one after the other, he thought that person was the king. Finally, he went in and saw the real king. Like that, the Siddhis are the gates - one of the gates. If you think that is the king ...

- R. Oh. Yes.
- B&C. The Siddhis will come . But, one by one you must give up them an approach he king.
- A. When Appar Swamy (one of the 63 Saivite Sages -Nayanmars) was cutting frass in the temple grounds using a sort of spade (uzhavaram), (Lord Siva) produced gold and jewellary every where. Appar Swamy sweeped them aside along with the rubbish all the same. [He was no at all attracted by them. He was firm in his understanding that] all these are part of Maya. It is insignificant. What truly exists is only the true form of the Self (Atma Swarupa) the form of the Self of Siva. That was most important for Appar Swamy. Bhagavan's intention was always similar to Appar's. If any Siddhis occurred, only, 'Ok, if it has happened' would be his remark. Only we will be thinking some such thing has happened; but, he woould not harbour any such thought in his mind.
- B. No thought.
- C. Those miracles happened in his presence.
- A. Tigers and snakes use to visit Skandashramam. Even here peacocks come and behave very friendly. All these stray dogs come to Bhagavan and stayed with him close. Seeing all

these, it seems, in his view all beings are equal. No discrimination between big and small. The attribute of equal vision is very evident from the way he treats every being with the same compassion. Even if he says something strong one moment, he never retains it in the very next moment. That is the way of a Jnani. Usually, we retain any ill-feelings (about anyone) for years refraining from all communication. With Bhagavan, all these will be gone in a moment. The next minute he will talk very freely as usual. One would wonder, if he was the same person who was so angry just now. Even that was very little.

29. ...

• • •

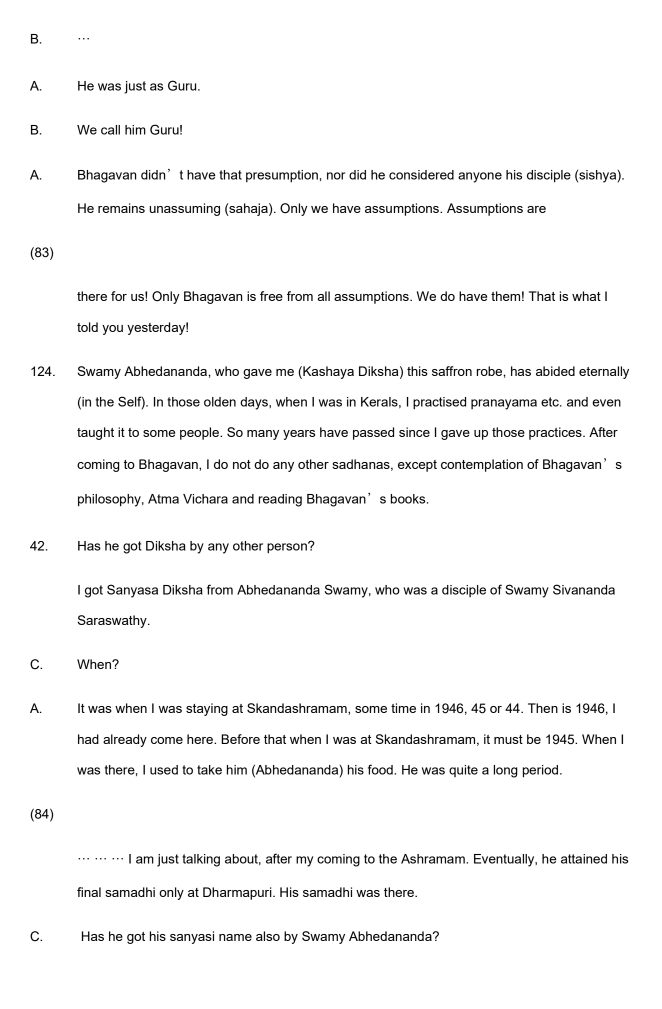
. . .

Even the admonishions of Bhagavan were just his blessings - (laughter). Bhagavan had no Guru; also he has no disciples (sishyas). That is what he kept saying. We don't know how many more days he will take before giving 'upadesam' to anyone. He can collect his

(82)

fees only after that. Is it not? The question of fees will arise only if 'upadesam' is available. Is it not? Guru Upadesam is not at all available in the first place! (laughter). For you to know who you are, who need to give spiritual instruction (upadesam). Apart from knowing the true form of your own Self (Atmaswarupa) through some practices, what 'upadesam' is there? Who is to give it? An who is to receive it? Bhagavan's attitude was such. Ther is no Guru-Sishya differentiation; no receiving of 'dakshina' (fees), and then getting angry when it is less or elated when it is ample. There is none of these dualities. That is sahaja. (laughter). No 'upadesam' at all. Dakshina (fees) problem can arisse only after that. Is it not?

182. Ther is neitherr Guru not sishya. Bhagavan remains only as the true form of the Self (Atmaswaupa). Ia that your question?



- A. He didn't give name. The name of Sathyananda was given to me by a Guru in my native place. Having observed my temperament one wise man in my native town said 'You may call yourself Sathyananda'.
- 125. No need for upadesam from Guru. It is mere enquiry! Can be done any time. That is constant enquiry (sadaa vichara). We may prerform sadhana without guru also. No problem. According to Bhagavan's philosophy ther is no need for Guru upadesa. Since it is mere enquiry into oneself, it can be done anytime! But, asanas and pranayamas must be
- done in the presence of a guru. 'Smaranadh Arunachala' means one gets liberation by merely thinking of Arunachala from wherever one is. The same is true with Bhagavan's teachings. Enquiry can be performed from anywhere. No need at all for the presence of the Guru. Atma Vichara (Self Enquiry) is just free from Guru-Sishya relationship.
- 144. Sadhana and devotion. Mainly one gets peace of mind in sadhana. The other jpoint is to keep the mind free from thoughts, in peace. Peace of mind and bliss these seem to be thought of as a gift bestowed by Bhagavan's grace only. Nothing else can be said. It is just peace of mind.
- C. What is your aim in sadhana?

(85)

(86)

- A. Self-enquiry (Atma Vichara) is the sadhana. Bhagavan has said that the most important thing us only Atma Vichara.
- 145. According to Bhagavan's instructions, regardless of one's condition and time, if enquiry is performed constantly wityout break, like unbroken flow of oil, then the heart will be
- purified. It should be constant and without break. [it is not something] to be done by fixing time ...... Not at all. It is constant remembrance. If other thoughts arise, they are insignificant.

Remembering the ture form of the Self (Atama Swarupa) is of utmost importance. All the rest are insignificant. ··· Atma Vichara (Self-enquiry.)···

- B. ...Tells story about girs who are going back from water tank with pots full of water on their head. Though they are talking freely, their attention is fixed on their pots on the head.
- A. A verse from Pattinathar:

. . .

...

. . .

The mind of the muktas will be in mona, even if they are engaged in any work or suffering any plight. The lady who has the water pot on her head, even though she plays swinging both her hands, her mind is always on the water pot which she carries on her head.

- A. ... A story of Ramakrishna.
- 149(a) Regarding satvik food, even Bhagavan had said that satvik food in moderate quantity would help in taming the mind. If taken in excess, sleep will overpower us. That is somewhat difficult (to overcome). As ··· Gita ··· states ··· Yuktahara ··· ·· ··· ··· ·· ·· ·· ·· Food, sleep and all other things must be in modration. Only he [who follows this principle] will succeed in sadhana. For others, it will be just difficult. One should be disciplined in food-habits. That must be satvik too. Normally, these rules are not applicable to sages or masters (mahans). Once a Guru and his sishya were walking together. The guru, feeling thirsty, asked someone for water. That person offered some alcoholic drink. The guru drank it. The sishya too drank. In another place a blacksmith was melting lead in a crusible. Seeing this, the guru has a gulp of it. (laughter). Now, the sishya got frightened. "One who drinks alcohol, why not drink this also? If one can drink this boiling water (molten lead), can drink that also. Only one who views both with equal vision can drink that also that was explained the guru. Only then the disciple reasoned and realized, "I see! Only if I attain that state, I can drink anything. For the masters, both will be the same. They may eat even fire. So I must be alert and discriminating." Likewise, there

must be moderation with food and sleep. One should not sleep too much. These and other affairs must be regularized or disciplined. Too much of anything bring trouble. Regarding food, it is better to be moderate henceforth.

- C. Is he a vegetarian since his birth?
- A. I had been well disciplined with food even in those days. Sometimes when I was there, during three-day non-stop rain, I did not go anywhere. I starved without food. As I was young then, I was not affected seriously. Thus, I had been taking only satvik food.
- B. At home I had just been taking all. But, after leaving home and taking up sanyasa life for the past 45 years, I am only a vegetarian. When my mother passed away, I was the one who did all the funeral rituals for her. I took her ashes to the sea and disolved them in the sea and took the ritual dip. Only after that these vasanas took me over. I happened to read a book written by one Alandoor Brahmananda Swamy. I practised meditation with fixing attention at the eyebrow center (Brumadya-drishti). For some time, I was running a small school with the help of people. Then I gave up the school, and meditated for some days in a small room. People seeing this gathered into a crowd and started talking, "he is going to attain samadhi. His eyeballs have turned upwards. Let us take a photograph. He seems to have attained samadhi." Then one day, I got up and left the place on a pilgrimage. …

(90)

As I was travelling to places like Rameswaram, Kannyakumari etc., I came to hear about Bhagavan. Thus have I arrived here. ··· Most importan.

149A(5) Alcoholic drinks and such things I never had taken.

- C. Toddy no.
- A. No. Ever since childhood, I did not smoke cigarettes or beedi etc. I had 4 or 5 elder brothers.
   I was the last among the sibblings. I had to live in fear of them. So, there was strict discipline at home. No alcoholic drinks, beedi and cigarettes were ever used. Vey strict control and

discipline. Cannot leave home and go to any other place. Even if I had to go, I had to get permission at home. Cannot go to cinemas or any other places. Very strict control at home.

106(3)c. How many times have you been to the cinema in your life?

- A. When I was in my native place, I might have seen one or two Tamil cinemas. That is all.

  Other than that I have never been anywhere.
- B. When was the last time you have been (to cinema)?

Here recently I have never been (to cinema) anywhere. Only here in the Ashram, for Jubilee Celebration there was a cinema show. After that, many other films have been shown. I have never been to the town to see cinema shows. There would be lot of beedi and cigarette smoking in the crowd, and many obsenities.

149B(2) There must be good company. In bad company, the mind will not remain still. It will be oscillating. Moral discipline is most important.

"As morality bestows noblity, it is guarded better than one's vitality." This is a verse from Thirukkural. So morality is more important.

[Usually] bragging about one's greatness is [not] considered a crime. But, Sri Ramakrishna Paramahamsa has said so.

Even if family connection is there, if our attention remains focused on the Self, it would not appear incongruent. If attention remains there [in the heart], there would not be any bondage. If the aim deviates, then it is bondage indeed. Keeping moderation in (mundane matters), we should practice meditation. If we are firm in our aim, bondage will not

(92)

develop. This samsara too is just the same as (sanyasa). Sometimes [though] Bhagavan held that Brahmacharya (celebacy) alone [brings] full-blown Jnana, [and he himself] never broke.

[But] there is nothing wrong even if one happened to fail in it. Even if one lives in the family and had to break Brahmachariya, the bondage can be wiped out through meditation.

The Sage Arunagiri Nathar was a householder and in spite all his vices, he was saved and granted grace by Lord Muruga, when he attempted to commit suicide by jumping from the top of one of the towers of Arunachaleswarar Temple. So, all these are unlike what we think. Whatever vices are there, when the merits accumulated in the past begin to manifest, grace flows by itself - just like how it happened to Arunagiri Nathar. Past merits (anugraha / purva punya?) must be there.

- 150. Nowadays, as times pass, thinking it is better to avoid (worldly) affairs, I stay away, even from the Ashram. There were some other matters, brushing aside all of them, I have come
- here to stay. I go to Ashram for food or beg my food outside. Limiting my activities to that, I am no quite peaceful. No problem at all.
- 150(1) Do you ever wear 'kadar'?

(93)

(94)

- I wear whatever I get. If I am offered kadar, I wear it. As a sadhu, I accept whatever someone purchases for me. I have no special preference for kadar. Wether it is kadar or
- (A) some thing better variety of dhoti, I wear it all the same, whoever offered it. In those days, I followed some vows, but nowadays I eat whatever is available.
  - I sleep at night only for  $3\frac{1}{2}$  hours. If I go to sleep at night 9 pm, I sleep only for  $3\frac{1}{2}$  hours. Then I sit in meditation. Then I take bath at 4:30 in the morning. Only  $3\frac{1}{2}$  hour sleep. After
- that no further sleep. Waking up at 3:30 am., I go to the Ashram to take bath. And then, I bring my washed clothes and hang them here to dry.
- 197. After that, I clean all this place, wipe and clean all these pictures, and then I will draw the 'kolam' and decorate the pictures with flowers. As I return from Ashram in the morning, I wyould pick some flowers and bring here. There itself (Ashram?) I would get some milk, boil it and drink, before coming here. As soon as I come, I would dust and clean all the books and

pictures, set up the joss sticks and light up camphor, before starting my recitation. I would recite Aunachala Sive, Ashtakam, Pathikam, Annapurna Stotram and other slokas for one hour. Then I will return her and prepare hot water for drinking. By about 10 o' clock, I will go back to Ashram. There, in the Ashram hall, I will sit and meditate for about 1½ hour. After taking my lunch between 11 and 12:30, I will return here to take rest. After a short rest, daily, I will read the book of 'Who am I?' at 2:30 pm. After the reading, I wash my face, sweep the house, and then go back to Ashram. I will meditate there upto 4 pm. Then, I will eat 'kazhi' (a kind of pudding made from ragi. Then I will come back here and after watering the plants, I will walk up the hill for about 1½ furlong and observe the setting sun for half an hour. Then I will come back here, and prepare my bed and fit the mosquito net etc. After staying here for a while, I will go back to the Ashram by about 6:30 pm. Then, as before, I will remain sitting in the hall. Then after reading newspaper and taking my dinner, I return here an by about 9 pm., I go to bed and sleep a little. I will get up by about 12 midnight or 1 am. After that there won' t be any more sleep.

(96)

I sleep only for 3 or  $3\frac{1}{2}$  hours. I will remain sitting in meditation on the bed till 4:30 in the morning. Only during this period, there will be good meditation. It is called the Brahma Muhurtham. Only that is the most peaceful period.

This is my daily routine.

'Kolam' is a ritualistic design we draw after sprinkling water (on the floor). It is said to be a ritual to signify cleanliness and purity. For Hindus, it is an auspicious sign.

(7) After Bhagavan's samadhi, I observed silence (mouna vratham) for 13 years in the Nirvana Hall. I kept my mind undestracted for 13 years continuously. Even when I was on

(97)

the hill, I had observed 'mouna' for five years. After begging my food in the town and eating it, I used to go to Bhagavan. Sometimes, I went for 'giripradakshina'. Sometimes, I

went to the top of the hill. Even then, I did not talk to anyone. Total silence for 5 years. Here, for 13 years. So, on the whole, I have observed 'mouna' for 18 years. Only these days, I am talking with everybody casually. Even though I speak, I never to into malicious gossip. I confine my affairs only with Bhagavan an myself. I never even visited the nearby Ashrams. For whatever purpose you go, some disputes may arise and complaints may come. I don't wantt any of them. I am contented in just staying here.

159. Only self-enquiry! Perfect self-enquiry only! Previously, I did pranayama and asanas. I had learned to do, in my young age, asanas like mayoorasana, sarvangasana, padmasana etc.

This .... .... That is a pranayama. This is drawing the breath as if through the throat. 'Siddha Veda' - Even that I have done for some time when I was living on the hill.

Nowadays, I have stopped doing all that. Now, I do only (Atma Vichara) self-enquiry! Now, finally, I am doing only what Bhagavan has taught. I have given up all the rest. I have stopped all of them.

I had been doing it for sometime. It is a kind of rhythmic breathing, making noices like the roaring of a lion etc. It is a sound produced from the throat. It is attempting to draw the prana from the throat. It is a new kind of Pranayama introduced by Sri Sivananda Paramahamsa. It is a unique cult. He never uses vibhuti (the holy ash). Never visits temples. He had no such ritualistic practices. I did not follow it. I had not received upadesa from anybody (for this). I did pranayama a little, observing how he was doing it.

--- Who did teach you pranayama?

I was doing pranayama by observing other sadhus who were doing it.

Why did you give up pranayama? When I came here, I thougt enquiry is enough. Pranayama is meant only to control the mind. The mind remains controlled only as long as the prana is controlled. When prana is released, mind goes back to wander. In Vichara (enquiry) the (control) will be natural (sahaja). It can be done anywhere - like the thinking of 'Arunachala'. So, as I found 'Vichara' to be more important, I gave up all other practices. At present, I am practicin mainly 'Vichara' only.

## 104(10)A MANTRA JAPA

I had been practicing 'Mantra Japa' for some days. I had done japa of mantras like NAMASIVAYA, NAMO NARAYANAYA and others.

Now mainly 'Vichara' only. Although I do japa of names like 'Krishna', 'Rama', vichara is the main practice - only Bhagavan's atma-vichara.

(100)

When my mother attained samadhi, I took up all the ritualistic vows and performed all the rites, receiving all the necessary dikshas (initiations). Having done that, I continued to keep up the vows for one year. Then I was a young man of 19 or 20. Only then, the sadhus who were visiting from famous Ashrams and mutts happened to note me and gave me instructions.

They taught me how to do japas. All these began at my mother's funeral rites. I have been following them up to these days. Now already 63 years have passed since I came to Tiruvannamalai. Before that, I was doing japa there in the usual way. I was then wearing saffron robe (as it is approved as yatra kashayam i.e. pilgrimage robe). Whenever I went on pilgrimage to temples, like Palani, I travel in that robe. Then, I took sannyas in the formal way only after coming to Tiruvannamalai. When I was thre, I was just a swamy. I had been performing all the nishtas (regular rituals and meditations) there also.

(101)

Nearby my native village, there was an ancient town. There I set up a sort of an Ashram, where I had a small room of my own. It was only when I was staying in that room that people came to see me in a crowd and started talking: "Bhagavan seems to have attained samadhi; his eyeballs have turned upwards." Anyhow, it was something novel for them! Seeing me (like that) they were very happy as well as amazed. They came to see me in crowds. All this happened when I was staying in that room. After leaving the room and when I was on my pilgrimage, nothing of that sort happened. I had my meals in the chaultries (chattirams). After visiting Rameswaram and then arriving here at Tiruvannamalai, my mind did not have any

liking to visit any other place. Here at Tiruvannamalai, I feel as if at my mother's home. I meditate wherever I happened to be.

(102)

All are equally good places for meditation! It is just an Ashram! No private affairs of individuals! No family, relationships and nothing of that sort. [So] all are meditation rooms only.

- 158. Even in the Ashram, I just remain sitting. Here also I don't do any kind of asanas. I simply sit in the common ordinary (nitya) asanam only.
- B. Common Padmasanam…?
- A. Yes. Padmasanam. Just to keep one leg folded [on top of the other] is called Siddhasanam.

  To have both legs [one over the other] cannot be done [nowadays]. Previously I have done that. Now I take up only common sukha asana.
- 163. If we let the mind abide in the heart according to Bhagavan' a philosophy, 'I' remains still there. If the mind is kept on (Purna…?) prana, it keeps oscillating. Only when it is kept in heart center as pointed by Bhagavan, the mind abides still without movement. It is a sort

(103)

of constant (Atma Vichara) Enquiry. That is keeping to Bhagavan's instructions strictly The others are japas. All these incantations (japa) of mantras, take the mind into the mantras. But, if the mind is let tostay in the heart it abides her. However long you sit the mind remains still. So the heart is the most important center, and (Vichara) Enquiry is the most important practice. In pranayama, we draw the prana as long as it is abiding. Instead, if it escapes out, the mind becomes restless. Japa is also just like that. The mind goes behind the mantras. But, in enquiry, the mind completely abides in the heart by itself. That is the unique significance of Enquiry.

160 B. In meditation there is no mind at all! Enquiry (vichara) is meant only control and destroy the mind. If the mind just gets into 'laya' (i.e. temporary absorption) it will resurrect. If the mind

is destroyed, it will not rise again. A fried seed will not sprout. But, a dried seed will sprout when watered. So, it is important to destroy the mind. Whatever came [into the mind] must get out. Once it is gone, one who remains is just a Jnani.

- 162. Bhagavan emphasises the heart center. He talks about the heart on the right-side (Hrudhaya pura). Once the mind is let to abide in the heart on the right-side, it will not move. Once it settles there completely firmly it gets destroyed.
- 164. It is just a reminder! That remembrance must always be there. Sometime one may forget. At that time, if one just looks at Bhagavan's picture the remembrance will resume. Visiting temples also prevent the forgetting. Seeing the 'linga' brings the thought of Arunachala.

(105)

- 238. All these are only for lay people for others. For a Jnani, all these are not necessary. For ordinary people, this is something like indicating the subtle by pointing to the gross. The sign-board on the road side indicates the place where the road leads to. We can reach the place only if we go there. If we merely keep on looking at the sign-board, we cannot reach the place. Therefore, these pictures and temples and all their worship are just for a reminder an indication, to maintain the remembrance. All these are unnecessary for a Jnani. For ordinary people, to keep a picture and wordhip, decorating it with flower garlands, and visiting temples all are gross indications.
- 164(9) Having meditated on Bhagavan's form, the mind must abide only int eh formless state. First, only the form! Then, finally, we think of the (swarupa) true form of oneself which is formless.

  That alone is the true form of the Self (Atma).

(106)

293(8) I meditate with eyes closed sometimes; sometimes with eyes wide-open - without any system. What is significant is only abidance of the mind. It does not matter wherher the eyes are closed or open. Only the mind has to be under control. ---

If the eyes are closed,, the forms in the external world will disappear for a while. But, it must disappear inside! Only if it disappears inside, the meditation becomes firm. The disappearance [of forms] both inside and outside, as an undivided expance, is Jnana (enlightenment). Through practice, that state must become the normal state. Only the abidance of everything is the undivided expanse is the Ultimate.

- 165. Yes.
- 168 C. When did you begin with Atma Vichara?

Only from Bhagavan, I learned Atma Vichara. Before that, some people had given me upadesa on pranayama and mantra japa etc.. I had been practising them. Only afer coming to Bhagavan, in 1946. --- By 1948, I was already with Bhagavan. Even by then, Ii knew all of Bhagavan's books. But, only after getting closer to Bhagavan, I was told Atma Vichara was the most significant [practice].

- 152. This has benn achieved only gradually with some difficulties. Perfect abidance of mind in the natural state is something which comes only gradually. Once you lhavae started climbing on a staircase, one has to ascend only one by one, as first, second, third and so on. It cannot be done in a hurry.
- 172(a) What is the sign of progress?

Abidance on the mind is the sign. It comes by itself depending on our peace of mind only. As [my] mind was peadeful, it got concentrated well, without the interruption of other

(108)

affairs. (Emotions like) anger had already left. Ego, anger, craving and all the like develop only after one's birth. All of them had been reduced, depending on peace of mind. Once there is peace of mind, craving and hatred (raga - dvesa) - all will get lost. We may remain peaceful. Only peace of mind is significant.

173. That belongs to Bhagavan. ----- If it must not occur, it should happen by nature. It is the power that prevents it is called the Power of the Self (Atma sakthi). If we had been in that

discipline, whatever suffering we face, we can manage to overcome. Even if someone comes to fight with us, if we keep quiet, he will go away minding his own business. If we retaliate, he will fight agaist us. That will develop hatred. Instead of going to that stage, if

(109)

we mind our own business, there would not develop any hateful attitude. He may come and see, but then go away. That mental peace indeed - a peace of mind. If mental peace (shanti) is there, that (?) ··· ·· must not enter in this.

- 176(3) I have heard about it, but never seen. Ananda Mayi Ma has visited the Ashram. She appeared well established in the true form of the Self, like Bhagavan and Ramakrishna Paramahamsa.
  She stayed in the Ashram for on week. She was the one who laid the foundation stone for Bhagavan's samadhi mandir.
- C. Aurobindo…?
- A. No. Never seen.
- C. Other saints?
- A. Bhagavan, ··· Abhedananda Swamy and Chinmayananda Swamy. These people have visited Ashram quite often.
- (5) I am well acquainted with him. He was writing books and taking notes. He would give it to(110)
  - me. I would stitch and bind it and then even write its name in Tamil on it, and return it. He would be very happy. He had a good regard for me. Among those who were with Bhagavan, he is the only one staying in the Ashram. He would often praise me as a man of good moral rectitude. Sometimes I visit him. He had a good opininon about me.
- 179(c) I do not conduct any lessons. If anyone comes to me and asks questions, I would reply either in Tamil or in my inadequate English. I know just very little of English. They will be happy also.

  Even just now, as I came, an American was accompanying me. He is a friend named Mathew.

He visits here quite often. I told him sometheing. Since then, he started telling about me: "Oh! He is a happy person. He had been very close to Bhagavan." Even if someone asks in Tamil or Malayalam, I would reply. I can speak even Telugu a little. If anyone asks I would answer something as far as I know.

(111)

- 19(1) I do not know Sanskrit. There is some relationship between Malayalam and Sanskrit. All the Sanskrit alphabets are found in Malayalam also. So, I can read Sanskrit slokas. I used to read them in Malayalam skript.
- 180. I would overcome them, as and when they occur by reading Bhagavan's books. But, I have not faced too much sufferings. Among Bhagavans teachings, enquiry (Vichara) is most important. Asana, Pranayama etc. must be practiced in the presence of a guru. Otherwise, if anything goes wrong, it may quite dangerous. ------ So, not much doubts arose. Even if they arise, Bhagavan's power of grace was there (to help). Once, after massaging Bhagaan's feet, I had fallen asleep with my head resting on Bhaggavan's feet. So, Bhagavan's grace is always there (for me). That power is operating from within. (laughter)

(112)

(Once, Madhavi Amma asked Bhagavan to permit her to anoint oil on Bhagavan's feet. He allowed her only for one day. Then he did not give permission.)

- C. Is this your house?
- A. In this place previously another swamy was staying. His name was Balakrishna Swamy.

  Then, I was visiting him now and then. Now, already 6 years have passed since he attained samadhi. It was in 1974. Since then, I am staying here. Now, I have done many repair works.

  One ex-service man who occupied this house originally had put up a case in the court claiming this property. The case had been given a judgement in favour of us. Now it has been appealed (in the high court). If it is taken up enquiry, we have every chance of getting the 'putta' (title) of the land in our name.

195(2) B. No. But he gets food.

(113)

There is plenty of it. There is a big attraction. This Annamalai is said to be inviting Enlightened hermits (to its feet). Sages like Guhai Namasivayar, Virupaksha Devar, Esana Desikar, Bhagavan, Jnana Sambandar, Appar, Sundarar, Manikkavasagar and many more have come here and composed songs glorifying this hill. This is the birth place on Thiruvembavai [a series fo divine verses composed by Manikkavasagar]. It was sung here at Adi Annmalai {in a separate hall?}. [There is a separate temple for Manikkavasagar in memory of it.]

Arunachala has acquired so much power, because Arunagiri Siddhar is eternally performing tapas (austerities) in a place on this hill. Even Bhagavan once went ot see the place. He had described the place as very blissful,, and the huge banyan tree (known as Vada Ala Vriksham), which had leaves big enough to take one's meal in it. When Bhagavan wanted to explore the interior of the place, a wasp stung him on his leg. Bhagavan didn't do anything, just kept quiet. The leg got swollen a little. He came back after enjoying all that. Many people have tried to locate the place without success.

(114)

Bhagavan himself has said, "It is impossible for anyone to go there. It is a place where great sages always reside."

- 419. Bhagavan himself would call Arunachala as the Heart. Just like the body of flwsh has a heart of flesh,, this Arunachala is the heart of the world. Its tremendous power is obvious, as Bhagavan was able to attain enlightenment by merely hearing the utterance of the Arunachala! Then he did not have to perform any further tapas or penance. He attained enlightenment then and there. "He forgot his food, his studies, all his games and frolics had ended. When he came here, he had no thoughts about anything. This became his mother's home. Any other place cannot produce the mysterious mental bliss that is found here. Arunachalam is like mother's home. During the festival in the monthe on Kiruthikai (i.e. November / December] it is the light of the Universe. (Ulaga Jyothi). Arunachalam is supposed to symbolize the all-pervading light (of consciousness). Is it not?As such, it can confer liberation on anyone who merely think of it from wherever. 'Smaranad Arunachala' says the sloka. That is, just the thought of Arunachala from anywhere can liberate one.
- 198. I am staying here for the past 45 years. Nowadays, my duties are picking flowers, winding the key of the clock in Bhagavan's Hall. If anybody visits at that time, instructing them where to sit. Only these are my duties.
- 200. No.
- (3) No.
- 201. I have been to Rameswaram, Madurai, Pazhani, Thiruchendoor, Kanyakumari, Guruvayur, Thiruvannamalai. I have visited all these places. I have never been to any place in North India. I have been to Bombay recently, in a visit to Chinmaya Mission. There I visited Hot Springs, Anandashram, Nityanand Ashram, and Guru Seva Ashram. I have beenn to Tiruppathi once. One Ceylonese devotee took me there and showed me the place.

(117)

202 - 203 Placing Bhagavan's picture on an altar, decorating it with flowers, burning incenses, chanting mantras, saying prayers, and finally showing the flame of burning camphor to

Bhagavan in the picture. These are the puja rituals followed, according to the sastras (scriptures). It is simply called 'Sankalpa Puja' (i.e. rituals to fortify the intent).

- (a) Daily.
- 207. When we were living on the hill, there was a person called Kandasamy. He was the one who cleared and developed the place on the hill where Skandashramam is located. The name of the Ashram honours the service he had rendered. The structures were built with the funds collected by Perumal Swamy and other devotees. Chinnaswamy came later on only. These things happened in the days of Bhagavan. After Bhagavan shifted here, in the beginning [it was maintained] by all those sadhus and Chinnaswamy.
- 211. I belong to a village named Pallikkal, near Kayangulam at Maveli in Kerala.

\*\*\*\*\*\*

# **SWAMY SATHYANANDA**

- A (2) On the way to Rameswaram, there is an Ashramam at Pandikkanvazhi. There lived a person named Narayanasamy, who had stayed with Bhagavan. He was a Brahmin. He got himself ordained as a monk at Kovilur Mutt, and was staying there itself. He told me about the devotional greatness of Bhagavan. He wrote down Bhagavan's address and gave me. After coming here, when I was with Bhagavan, I showed it to Bhagavan. "Yes. Narayanasamy had stayed here. He has gone there and now stays in the mutt," said Bhagavan.
- 5 (a) Then, having visited Rameswaram and returned to Tiruvannamalai, while staying at Virupaksha Cave, I came to the Ashramam here to see Bhagavan. At that time, Bhagavn was sitting in the hall. He was laughing at us. I had come along with another *sadhu*. Bhagavan had just entered and taken his seat, after visiting outside. We also laughed and sat down. Then we went back.
- 187. After that, daily for seven years, I was visiting Bhagavan, from the hill.
- 73. Listening to Bhagavan's teachings, meditating, sitting and meditating at Bhagavan's hall etc. –

  These were my activities. Bhagavan did not give much importance to mantra japa,

  pranayama, etc. But, [stressed] only meditation.

(2)

Hrudaya Guhe madhye ...

He would say, "One must meditate [or do *Brahma nishta*] by keeping one's mind on the right side of the heart." He always taught (self-) enquiry. He talked only the advaitic principles of Sankara. Others, like pranayama etc. are merely an aid. When prana leaves, the mind also leaves. Therefore, only *vichara* was all-important for Bhagavan. I was

150(a)7. meditating with this *vichara*. I would not speak to anyone. I remained in silence 187. like that for four or five years. Then I stayed at Skandashramam for one year. I stayed there for one year, taking my foof at th Ashramam.

194. Then, as [I was] told, there was nobody to stay with Bhavan and attend to him, I stayed with him for four years. All the work of attending to Bhagavan in his final years, I had to do all by myself. Krishnasamy, Sivananda and others would come and go. But,

(3)

I was attending to Bhagavan day and night without sleep. During day time, I would do jobs like washing his clothes etc. Then, as I was young, I did not find it tedius.

- 75. One day when Bhagavan was narrating the story of Sat-Guru, I was applying medicated oil (*tailam*) to his back. It was about 8.30 p.m.. Sat-Guru swamy used *ganja* in the presence of Bhagavan; but, Bhagavan never touched his *ganja*. There was a Malayalee, named Padmanabha Swamy in the Ashramam.
- 75. [Narration of the manner in which he washed the spittings of Bhagavan with his hand.]

  Once I was reading out that portion of Malayala Ramayanam, where Rama kills Vaali by shooting one arrow at him, and [his wife] Taaraa asks him, " ... ...." Tears were flowing from Bhagavan's eyes, when I read this. Rajagopala Aiyer, who was by my side, then

(4)

- 56. came and told me secretly to stop reading. Bhagavan wiped his eyes with his towel. It was the outcome of Bhagavan's true devotion (*bhakti*) and *jnana*. (2 times)
- 75. We cannot say Bhagavan had no devotion. In the end, when Bhagavan was passing into samadhi, Krishnasamy and myself were holding him on either side. One hour earlier, Bhagavan had pain in his feet, cause by cramps. We massaged his feet. Then Bhagavan sat up in (nishta) meditation. Usually Bhagavan sat reclined; never lied down. At the last moment, Bhagavan wriggled [his body] and said he wanted to sit up. We got the water pot (kuja) and the pole (dandam) all ready. Wrigglingf a little more, Bhagavn said with [good clarity of ] memory, that he wanted to sit. Even in the last moments, there was no lapse of memory. People who were outside, knowing these were the last moments,kept chanting (bajan): "Arunachala Siva". Hearing this, tears of bliss flowed from Bhagavan's eyes. I was

standing next to T.N.Krishnasamy Aiyer. He had experience of attending the final moments. For me, it was new. T.N.Krishnasamy Aiyer told me to take the nearby clothe and wipe Bhagavan's eyes. Ginger water and spoon were by my side. He [Bhagavan] told me to give him water. I gave him water twice. He himself told me to stroke his chest. I stroked.. Then, Dr. Karamchand Jain (DMO), a surgeon from Vellore brought fruit juice and a spoon and tolel me to ask [Bhagavan]. I told [Bhagavan] in Malayalam that I have brought (medicinal) fruit juice. He drank. ... ... These were my last words. After that he too did not speak. For half an hour, he was still in *nishta. ----* There was total stillness

(6)

(nischalana). No movement of any kind. Only at that time, a star appeared in the sky. Then harathi rirual was performed to Bhagavan; and after that his body was brought to the hall. It was the hot summer month of April. Electric lights and fans were fitted in the hall. Only then people were allowed for darshan. Normally nobody was allowed inside. When Bhagavan was inside, nobody was allowed [into the hall], except myself, two or three other sadhus and the doctor. Once Bhagavan was brought to the hall, I went there and sat down. I just knew that sat there.

150(a)7 I had been sitting there until it was morning. From that day on, until the year

(7)

1963, I did not talk to anyone. I remained in silence with nothing in the mind for thirteen years. I was supervising the library and the Nirvana Hall. Then for eleven years I stayed there talking. Altogether, I was there for twenty four years. Only after that I came to Pelakkottu. I am staying here for the last five or six years. I have no interest in anything, except Bhagavan's meditation. All what we need is Bhagavan's grace (anugraha). Is it not? The rest are worldly affairs. There may be many goods and bads. We should no expect anything. With the belief that Bhagavan's complete grace (poorna anugraha) can be had anywhere, I am living here alone. Bhagavan always talked about the non-dual principle (advaita tatva). He never talked about worldly affairs. Who are you? For what prpose you came here? One must

not blame others, or even think of the blame. Attend the purpose for which you have come. 'If you want to blame others,' he would ask,'are you yourself absolutely blameless.' Do the work for which you came. That is to keep your mind in the heart and remain (*yadaartha*) just as what you are, inn ordeer to realize the true form of yourself (*Atma Swarupa*). That is what Bhagavan wants. That alone is Bhagavan's (*yadartha swarupa*) own form as it really is.

(9)

### **INTERVIEW**

- C. (Q:40) Have you got any *Diksha* from Bhagavan?
- A. Bhagavan never gave any *diksha* to anyone. He would instructions to me, just as he would do to all others generally. If we question him, now and then he would reply. When he narrates stories, he would do so with actions. Without the master-disciple attitude (*Guru-sishya Bhava*), he would tell the story, as a father tjo a child. The form of Self (*Atma*

(10)

Swarupa) and love, all can be seen in Bhagavan.

- B. He tells the story with feelings.
- A. "I am a Guru. You are a *sishya*. You have to listen to what I say." Bhagavan never had this ego? There is no *Guru or sishya* (master or disciple). All are you, the real form the Self (*Atma Swarupa*). Look at the one who is within. Don't see the body that is outside. Look at the Self that is within. Always would be telling just this. Bhagavan had never said, "You come and stay here, and serve me." If someone volunteered to serve, then he would tell him to do. But, neither he would bless for it, nor would he curse for lack of it. He did neither.
- C. But, as long as we are not perfect, then do we not consider a person like Bhagavan as our Guru and ourselves as *sishyas*?
- A. That is how you serve. Is it not? Only we take him as Guru; but, for him, all are equal. Only with this attitude, he bestows benefits [to all]. We need Bhagavan's grace. We must get Bhagavan's look of total compassion (purna krupa kadaaksha). We do serve only for that

purpose. Don't we? We look upon him that way. But, Bhagavan never looks that way. For Bhagavan, all are forms of the Self (*atma swarupa*) only. He takes that way, not only us, but the whole world. He is master (*guru*) only for the *sishyas* (disciples). Bhagavan is the perfect form of the true nature of Self (*Purna Swarupa*). This can be seen only in Bhagavan.

- B. (*Purna Swarupa*!) The perfect of the Self!
- A. Yes. Bhagavan alone is the (*Purna Swarupa*) perfect form of the Self. It did not come. It never came. It will never come hereafter. That is what I think. Even Sankara talks about [Siddhis, like] entering into alien body (*parakaya pravesa*), etc. He did so in the end, because he occupied the seat of Omniscience (*Sarvajnya Pita*). So there was no boily attachment. Yet, Sankara acquired that mode (*bhava*). We cannot see even that in

(13)

Bhagavan. [He was] as the perfect form of Self (*Purna Swarupa*). He remained just like that till age seventy one. What he attained at the age of seventeen, remained the same forever.

Interchanging digits in 17, we get 71. Perfect form of the Self (*Purna Swarupa*) and celebacy (*brahmacharya*). He had preserved perfect celebacy.

- C. Many compare Bhagavan with Dakshinamurthy. And Dakshi... is the Adhi Guru. So Bhagavan is also a Guru.
- A. We (all) get the perfect grace. Out of services and caretakings, we get only merits (*punyas*).

  Except that nothing else we get. We are just a kind of *sadhus*, living on this hill, eating begged food and having *darshan*. But that perfect flows only from Bhagavan. We need only that. What else we want?
- B. Is it possible to hide the sun?

(14)

- A. Yes. Some try to hide it. It will never disappear.
- B. Yes. It will never disappear.

A. A hole cannot be closed in the darkness. When light comes it can easily be seen. There was no complaint on me to tell me to get out of the Ashram. I was sitting in the Nirvana Room. Suddenly, Ganesan came and told me to pack up my things and give him [my room] key immediately. I did not say a single word in reply. At once, I packed up my things. Then, he gave the Guest Room [ for me to stay]. President was out of city. I told him to inform the President, when he returns. He said "OK". From his reply, [I thought that it was taking place with his consent.] Then, taking my things, I said "Look after the Ashram yourself", and came out. After that,

(15, 16, 17)

now they say something. As far as I am concerned, there is no complaint of any kind in my name.

- C. Of course, the Guru is inside. But do we not need a physical present living Guru who can guide us to that point where we can find our Guru inside?
- A. That is true. We must have some one outside. It will be according to our *prarabda karma*. If there is no *Atma Swarupa* like Bhagavan, there will be no more *guru-sishya* relationship at all. In the beginning we mus have one.

" ... ...

... ...

This verse from Kaivalya Navaneetham says, 'Nothing can be attained without practice (sadhana). If it is attained, [otherwise] one should have accumulated merits [of good karma] during several crores of past births, like Bhagavan, or Sive, or Janaka, or Mukta. It

(18)

is very difficult to attain sudden realization. It is attained only through *sadhana*. It has to be attained through the relationship with the guru. For that one should have accumulated merits of good karma for crores of past births. It may happen to (*sishyas*) disciples, through

association with the Guru, or the mental imagery of the Guru (*Guru Bhava*). To look at a Jnani is itself (*moksha*) liberation. To serve him is a great good fortune. Having done such sadhanas, eventually somehow, with those reminiscences, we get Bhagavan's grace (*anugraha*). If we do what is to be done, then the rest is upto Bhagavan's grace only. (laughing)

49. Ever since I met Bhagavan, [my] life has somewhat changed. Is it possible for anyone to be like Bhagavan? It is something tremendous within! I resolved in my mind to follow the path. It is with that attitude I am leading my life: "Henceforth, indulging in worldly affairs and the like are all [unnecessary] matters. To follow Bhagavan's path, we have to be always in sadhana. Only after acquiring that, the true nature of reality (yadhartha) can be attained." This resolve arose in me when I saw Bhagavan. Now onwards, it is service to Bhagavan. When I stay and associate with him (enlightenment may happen?)

Bhagavan would never disturb anyone sleeping at night. He would never call anyone. He would go out all by himself. In spite of telling him not to, he would go. If we were awake, he would go with us. In case we were sleeping, he would get up and go all by himself. Then if someone happened to see him on the way, they would come and tell us. Even that has happened. Somebody had told about it to Chinnaswamy. It was during a Jayanthi celebration. We were sleeping. Bhagavan had gone half way towards the Dining Hall (*Bhojana Sala*). Someone came and called us. We ran to him, taking the key to open the room for him. So, Bhagavan's intention was not to cause any trouble to anyone. He had so much love for the animals; how much more he would have for us, human beings. That too, particularly, he did not want to disturb those who stayed with him. Anything of service, we

have to do by ourselves. I did the work of cleaning the room there, washing the wet clothes and dhoties and drying them, etc. I did that myself until the end, for four years. People like Krishnaswamy and Sivananda confined themselves to supervisin works. Krishnaswamy would not visit at night. Sivananda was somewhat aged. I was quite young, just twenty two years — or twenty three — then. I was very active in my work. I used to bring all the dhoties here, to Peakkottu, for washing. Then, after drying them, I stored them properly folded. I would clean

the bathroom and the latrine. When I go there for cleaning, there would be nothing left to clean. Bhagavan would have cleaned everything. I would be just doing a superficial cleaning. Bhagavan would have completed the work. I had just to pretend doing some washing and come out. Whatever the work, Bhagavan liked to do it all by himself. Bhagavan's intention was not to leave any work [unfinished] for others to do. If we report about this to Bhagavan himself, he would just say, "Alright! Alright!" (laughing) We have to force ourselves to be of service to Bhagavan. He was like a child. For us *Jnanam* was a baby indeed! The grown up baby had no will (*sankalapa*) of its own. What happened to come, must go. Ego, the sense of I, has come into the body somehow. If it goes away, you are *Jnani* indeed. *Jnana* never comes. Only what remains in *Jnana* (Wisdom). In fact, if you remain just as what really are, that itself is (*Purna Swarupa*), the perfect form of your true nature. You are (*Swarupa*) o the perfect form of the true nature of Self. You are within. That itself is the comforting spiritual instruction (*hitopadesa*) known as

(23)

Jnana. The sense of 'I am [here]' is the (upadesam) teaching. Bhagavan used to tell this always. He would tell this only openly, and never secretly. He never gave teachings on mantra and tantra. Something said in secret, when retold by the disciples, may necessitate further secret instructions. So there is no secrecy at all. He would tell everything addressing in public. I, too, once questioned Bhagavan. When Bhagavan got cancer, all suffered. Then we had shifted to the new hall, he hall where Bhagavan's statue is installed. I said, "Bhagavan, all these people are sufferin so much." Bhagavan replied, "What? Who is suffering? Only the body suffers. Let it experience it! Why should you think

(24)

[about it]? All these are said and thought for the sake of (people of ) the world; not for the Self (*Atma*). Even when cancer was operated on, no chloroform was given. Pranayama was there [to help]. Eventually, when the doctor came, he brought it [chlorophorm]. But, Bhagavan said he did not want it [to be used]. The doctor took it away. Oxygen is necessary for those in whom the flow of *prana* has ceased or for those with the air passage blocked by phlegm (*kapha*). [So] he did not want oxygen. Finally, he remained like a statue courageously. That

was [truly supreme] samadhi. Others like cracking of the skull, opening the mouth, opening the eyes, etc. are ordinary *samadhis*. Bhagavan was the only person to have the [*prana*] vital air absorbed in the heart (*hridaya*) as perfect form of the true nature of Self (*Purna Swarupa*). He attained absorption at the heart as the perfect form of ther true nature of Self. The light appeared only at that moment of

(25)

absorption. It was in the month of April, when the sun is moving towards the north (*Uttarayana*), on a Friday. Gandhi, Aurobindo and Jesus Christ – all of them attained samadhi on Friday.

- B. Friday (Vellikkizhamai).
- A. Friday, and moreover it was during *Uttarayana* a very auspicious combination.
- B. Kennedy.
- A. Kennedy also [died on] Friday. (laughter)
- C. 119 This is just the prarabda¹ of the body. Who knows who has what body-prarabda!

  Ramakrishana had it at his throat. Bhagavan had got it in the joint (?). Near the Old Hall, a small bathroom was built for Bhagavan to use it for urination. As Bhagavan always had a slight pain in his leg, as he walked, he would be staggering a little. When he went inside, if I say, 'I will come with you as a support', he would say, 'Don't want; you stay outside'; and he would go alone. [One day] as he went all by himself, he had knocked against [something] slightly. The next day the wound looked one kind. We thought it would be only a simple injury. At that time, Dr. Sankara Rao and Dr. Srinivasa Rao, a retired man form Madras who was on visit [to the Ashram], were present. We reported the incident to them. I was by the side of both of them. They peeled off [the wound] very carefully. I fainted at the very sight of it. I was not accustomed to the sight of blood. I had never seen any operation. On that, I was feeling giddy. After four or five days the bandage was removed. The suiture at the joint had given

way, as Bhagavan had moved it. The gap had not closed properly. As it was in the joint, the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> That portion of one's totality of karmas that has started yielding results. May be termed 'Yielding Karma'.

suture repeatedly gave way. It was again bleeding. Again it became cancerous. It appeared like a growth. We thought it would be good to remove it. Only when it appeared again and again, it was realized to be cancer. Four or five persons, including Surgeon Raghavachari and Dr. V. Krishnamurthy, came from Madras. Then, the Chief Minister was Sri.Kumaraswamy Rajah. He had told them, "Take whatever things you need and go." So, a big lorry-load of surgical equipments were brought to the hospital. The operation took place just in the Ashram Hospitam. They operated a second time. Then, after a month, the wound had healed quite well. But, the tumour appeared again. Again it was removed for the third time. Finally, when it was to be done for the fourth time, Bhagavan had insufficient blood. With much reluctance, it was performed again. Even then, Bhagavan remained very courageous. During the fourth operation also, he submitted himself, as he had done previously. The Doctors were surprised. "How can anyone remain so brave even in this state! Is it a body? Or is it the Atma?" – they wondered, unable to understand [his exalted state]. Dr. Raghavachari was amazed to find a person like Bhagavan. He operated for two hours. He kept on scraping away everything. Even then,

(29)

Bhagavan remained still unmindful of anything. Cancer appeared again. That was the last time. That was only a *bodily-prarabda*; it had nothing to do with Bhagavan. Even during operation, he paid no heed at all. Athma, the Self, had no contact with the body. Having churned the milk and removing the butter, once the butter is melt into ghee, it will never turn into milk again. It will remain as ghee forever. The true nature of Bhagavan is such. Such was his contact with the body and its cancer. He remained as Atma, the Self.

What is important in Atma Vichara (Self-enquiry)? [Nothing else], other than the enquiry 'Who am I?' Also, that enquiry must take place on the right side of the chest [heart]. [People may say that] mind must be fixed at the center of the eyebrows (bru madhya). [But], Bhagavan used to say quite often, that mind rests only at the heart. [So], heart is the center. Just like Arunachala is said to be the heart of the world, so also, the center of our body is the heart. What is important is only the heart on the right side. Only when you fix the mind there, it becomes still. Enquiry alone is all important. (*Pranayama*) Breath control and dietary

restrictions etc. may an aid – and no more. In Self-enquiry, only if you fix the mind totally at the heart, you can remain as the true form of yourself (*Swarupa*) – as the form of the true wisdom (*Jnana Swarupa*). All the rest won't be stable. Mind will remain restrained as long as *prana* is restrained through *pranayama*. When prana is released, the mind will also run away. That is why, bor these yogis, if the mind gets distracted even a little, then it is said, they may get into different types of affairs.

B. It may become too big.

(31)

A. Yes. It may become too big; and too much also. If we follow Vichara, like Bhagavan, the mind will get destroyed. Here [in Pranayama], it is just restrained. The seeds are just dried. When it contacts water, it will sprout by itself. Just because the seed had been dried, it does not mean it is dead or lost. Similarly, this [the mind] remains restrained through Pranayama or mantra recitation (*japa*). But, it is destroyed in enquiry (*vichara*). Bhagavan has said that the heart gets purified by constant complete enquiry. It has to be destroyed through constant self-enquiry (*vichara*) like the unbroken oil-flow (*taila daaraa*). A fried seed will not sprout. Instead, if we just dried it in the sun and stored it, it will sprout on contact with waterr. We have to get it fried. That is possible only through Vichara.

(32)

- This is something that had always existed. But it was hidden. Beings who are God incarnate (avatara purushas) come [to earth] and popularize it. This is the same Atma Vichara, self-enquiry which had always existed. In a new edition of the book of 'Jnana Vasishtam', it is said about Atma Vichara, that "In those days Vasishtar had taught it, today Bhagavan Rama is teaching it. This Atma Vichara had always existed. It neither came, nor gone; it exists always. Bhagavan has elaborated it a littly. ... It is just like our Atma Vichara. (laughter) Bhagavan himself would say, "There is nothing new." (laughter)
- 55. It seems Bhagavan had never practised anything. Bhagavan used to say that he had thought that it had to be attained through pranayama and mantra japa. So Bhagavan himself had said that he thought of doing asanas foro that purpose. Then, doing Atma Vichara, he fixed his

mind in the heart. Then he realized it to be the genuine [sadhana]. All the others are merely humbugs. Bhagavan always used to say, "Vichara alone is most important. So, Bhagavan was always engaged in Atma Vichara. But when the life history of the 63 Saivite Saints are read out, Bhagavan would turn into a profound (*Purna*) devotee (*Bhakta*). In Madurai, he would hold by hand the feet of the statues of the 63 Nayanmars and weap. So, it is evident that there is the quality of Jnana in profound devotion. That is how Jnana or Vichara is derived from Bhakti.(Vichara) Enquiry came to him spontaneously. Except that, he did not practice anything fot it. He simply kept quiet. He was (simply keeping quiet) at Padala Lingam, Skandashram, and Guru Murtham. All the

(34)

rest were just aids. But, Bhagavan always emphazised the importance of the path of enquiry only.

- Never seen or laughed. Do as you wish. But the most important point is to meditate keeping the Self in the heart. Other than that, if you want to do this and that, do as you wish.
- 56. If you want to go to the temple, your may go. Very rareely, [if someone] asks, he might say 'Do pranayama'. Except that, Bhagavan never gave any teachings (*upadesa*). But, once a Harijan [a low caste man] required, "Swamy, please give some upadesam." Bhagavan replied, "Just say NAMASIVAYA." That man requested for *upadesam* as in a casual talk. If anybody required like that, he would just say, "Do the same. Say NAMASIVAYA." He would just say so very casually. That itself is a great *upadesam* indeed. Normally, he would say so individually.
- B. "That is enough for him. That is enough for him," Bhagavan would say.
- A. Bhagavan was always kind towards the poor and towards the workers. Once we visited Skandashram secretly. Rangasamy, Sivananda and others went along. I followed them. As we were going, one Ottan or Parayan [a low caste person] was working there. Having followed them behind, I sat down there. Then, Bhagavan asked him, "Tell me. Do you have *koozhu."* Bhagavan liked *koozhu* [a kind jjof poridge made of ragi] very much. There was nothing left in their pots. They had finished all, as it was already 3 pm. They had

already consumed the whole lot and washed the pots clean. This indicates that Bhagavan had no caste descrimination. Even todday, if any poor man gives him *koozhu* he would take it with great relish. One Keerai Patty used to bring [cooked green leafy vegetables] *keerai* from Guhai Nasivayar cave. Without caring for the caste, he would eat it with great love.

56. Profound devotion is *Jnana*. Profound devotion is what all these *Jnanees* and *Alwars* have practiced. When Bhakti ripens, it culminates in Jnanam. All these things will take place within them. Did not Manickavachakar say, "You can be attained if the mind melts totally and weeps?" Weaping with a melting mind, when the ego gets erased into the profound form of Self (*Purna Swarupa*) at the ripening of devotion, that itself is *Jnana*.

(37)

[Such jnanis] depending upon their karma, some engage in temple rituals, some recite mantras, some perform asanas etc. Self-enquiry suddenly happens.it follows only the strength of *samskaras* (*latent tendencies*). It happens according to their *bodily-prarabda*. Profound devotion is *jnana*. This can always seen in Bhagavan.

- C. What is karmic duty?
- B. What is its connection with Karma Yoga?
- A. Only karma yoga should be practiced. That [karmic duty] happnens to people according to their prarabda. For some, it may be devotional activity, some may run schools; some may conduct (*bajans*) prayer houses. All these will occur according to their prarabda and tendencies derived from past births. For all others, there should be merit (*punyas*) gained in past births.
- C. Then, does he consider Bhagavan to be beyond tradition, in caste and creed; or would he

(38)

linkhim with any tradition or philosophical tradition or philosophical tradition today.

- A. Bhagavan was denoted by the pet name 'Pillaiyar [Young Man] of the Virupaksha Temple'. It means 'Lord Subramanya'. This appears in Bhagavan's own words. In that sloka, it is as 'Pillaiyar Of The Ganapathy Temple'. That sloka was composed by Bhagavan himself. He states that the 'pillai' mentioned in the sloka is himself. People say that Bhagavan was the Avatar of Lord Subramanya. Bhagavan had great devotion for Shiva. If some one saluted him with folded arms, he would tell him to salute the Arunachala Hill.
- C. Does he consideer himself to be a Guru?

... ... ..

He did consider himself a Guru. Other ordinary gurus give *upadesam* (initiation) and *Kashayam* (the Saffron robe). Those are different gurus. He alone is Guru the Atma (Self). Atma. (laughter)

(39)

70. In the form of thrue nature of Self (atmaa Swarupa), Bhagavan remain in meditaation always merged with everyone without any discrimination. Bhagavan bestows his grace according our maturity. He bestows his grace according to the capacity of the receiving vessel: if the vessel is small, it receives less; if it is big, it receives more. The more we contemplate on the true nature of self [Atma Swarupa], the more he bestows his grace. Everything happens only according to the state of our mind. If our mind gets distracted, Bhagavan's grace becomes less. Once we consider him quite well as the form of true nature of the Self, he will automatically bestow his grace as the Profound Self [Purna Swarupa]. Bhagavan shows no discrimination at all.

(40)

74. When Lakshmi the Cow attained samadhi, I followed Bhagavan [to see]. Bhagavan stroked Lakshmi on head with his hand. He has evern composed a sloka [which is etched on the stone at he samadhi]. It delares 'She has attained *jeevanmukthi* [Liberation while alive]'. So far nobody has ever said animals like cow had attained liberation. Bhagavan is the only person to have said so. We think, cow is just an animal; only human beings can attain

salvation; other creatures have no chance of attaining liberation. But, Bhagavan has declared in his own words that [cow Lakshmi] had attained *Jeevanmukthi*. He has done that to all creatures. A crow had attained samadhi. The crow which came flying from somewhere, fell at the feet of Bhagavan and died, attaining samadhi. Puppies would come and sleep underneath the woolen blanket on [Bhagavan's] sofa at night. Just the day

(41)

before that day, I was telling them. Even id we (Munusamy and me) take them and leave them elsewhere, they will repeatedly come and lie with Bhagavan. [He would allow them.] So much was his compassion.

When we were in Kanwashramam, even snakes were freely moving about us. When [Bhagavan was ] in the Virupaksha Temple, Vasudeva Sasthri was staying there. In those days, even tiger and leoperd visited there. Once durin the reinly season, they were drinking water in the nearby stream. The Sasthri went inside [the Temple], and then, having closed they door, shouted at them very bravely. Bhagavan, who was then outside, told him, "They will stay minding their own business. You don't shout. Your mind your own business." Having said that he went in. That is how he drove the tigers. There are many such stories about Bhagavan. Often he would go on *pradakshina* (circumambulation of the

(42)

hill). All will start to follow him. When I came and joined him, he did no go for *pradakshina*. Then he had some cramps on his feet. When he was narrating storied, he would do so with lot of action. Bhagavan would act I ike a drama actor with so much of guestures and postures. (laughing). Who else can act lake that! Bhagavan's was a childlike temperament.

- B. No difference between him and others. He never found that difference.
- A. An episode in Bhagavan's life at Skandashramam: It was summer. Water was scarce. Then low caste Harijan ladies used to visit during the noon time. It was near the place where they were cutting grass. Nobody else whould be there. All would have gone out. Bhagavan would bring water and pour out for them [to drink]. Then someone would say,

"Oh! Swamy, I just had my full lunch. Please, pour it out on my back." He would pour it on the head as well as on their breast. [On hearing this], we all would laugh. (laughing) That attitude [of innocence] was always there with Bhagavan. It was noto an attitude of ignorance (ajnanam). He would rub all their heads, breast and arms. They would bless him saying, "Ah! Be it a great blessing, blessing, blessing!" In the midst of those shoutings, he would carry out the jobs like pouring water.

- B. Just the same, when Sukha [the saint] was walking by ........
- A. When Sukha was passing by, the ladies all kept quiet. But, when Vasishta passed ... ... [The reference here wrong.]
- B. Veda Vyasa...?
- A. When Veda Vyasa was passing by, all of them put on their dress. Veda Vyasa was a very old man; whereas Sukha was just a youth of sixteen or fifteen. They kept quiet when Sukha came. But, when Vyasa came, they draped themselves with their dress. When enquired why they did so, they said that Sukha was free from ignorance (ajnana) [of lust],

(44)

whereas Vyasa, although old in age, still retained that *vasana* (tendency). Bhagavan was free from it, like Sukha. ... He would act it out. It would be amusing. All those who saw would laugh. (laughter).

C.83. Samadhi means total absorption of the mind in heart, so that it getsw dissolved in ther form jof the true nature of Self (*Atma Swarupa*). It can get absorbed only in the heart. [In such a smadhi,] there will be no movements of organs like eyes and mouth. [For Bhagavan] [they remained without any movement, and [the mind] was finally settled in the heart. I was holding him. Krishnaswamy was also by the side. As we were holding, he remained sitting in that position for nearly half an hour. Only after that, the heart settled still in samadhi eventually. That is true absorption. In other kinds of samadhis, the vital force (*prana*) will escape through the skull, or through open eyes, or open mouth etc. Even Vaidehi Swamy attained Samadhi at

Virupaksha Temple. Bhagavan also was hilding him. After sometime he opened his eyes.

And the eyes remained open. Oh! The life-force (*jeeva*) has left throung the eyes. Bhagavan himself would narrae this lime a story.

So, B hagavan is the only person to get totally abosorbed in the profound form the Self, without any such escapade. So far, I have never seem such a state [of absorption] – neither before that or after. I witnessed that profound staate of samadhi onl with Bhagavan.

84, 85 In cooking activities, he woould do the works along with others. He would be paring wooden materials like coconut shells and make wate-pots, spoons out of them. He yould give them aawqay as gift to anyone who happened to come. He would not be using any of them. He would be happy after giving them away. Book-binding was Bhagavan's main job.

(46)

He taught me the job. While he was doing open-binding, ordinary binding, paper cutting and pasting, I would watch him. Even today, I will do the job of stitching books and pasting for (school) children. I have served for 24 years in the library and the Nirvana Room. Mostly I would be doing only these jobs. I don't know much about them! All the children from the (*Veda*) teacher's house, priests Kittu and Appuchi houses, from Prasanth's He used only the coconut shells.

- C. Otherwise, he would use the leaves of jack-fruit trees for drinking porridge. Earthen pot, broken begging bowl (*thiruvodu*) and [some] very cheap things like them he always kept with him. So, no thief will come. (laughter). Bhagavan loved them very much.
- He neither hated, nor loved. His state was such. He had no likes and dislikes. Things happened casually, in the absence of both, likes and dislikes. Bhagavan never did anything out of desire. In an attitude of amazement, he would rather, "Ok, if something haappaens" and keep quiet. Except that, he never did anything with great concern, in attitude of "This should be done or that should be done." If anything occurred sponaneoously, he would let us do. Bhagavan had no intention at all.
- C. "Sankaparahit"

A. Sangkalparahit. He would no bbe expecting foor troubles. But, if anything happened he would suffer it. But, never kept expecting. He never liked or disliked. Whatever happened,

(48)

he faced. Never expected anything. Whatever is to happen, it will certainly happen. Whatever is not supposed to happen, it will never happen, however hard we try. Therefore, there was no expectation, no liking or disliking.

- 76. B. Were there any favourite sadhaks? Were thre any (sadhaks) practitioners whom he particularly favoured?
- A. No. There were no such things. Bhagavan had no guru, neither he had any *sishyas*. Also he had no obligation to give *upadesa* (teachings). All knew this. That [realization] had ocurred to Bhagavan naturally out of the merit (*punyas*) he had accumulated through past births. The moment he heard the word 'Arunachala Siva', the past birth programs (*samskaras*) got activated. He indicates this in his "*Ashtakam*", as the operation of some mysterious power. When he was hearing, as another person uttered it [the name] the memory got invoked. As the word 'Arunachala' was uttered some mysterious force entered into him. Bhagavan was telling that he him didn't understand [how]. Untill the end, what operatede from within him was just that [power]. Except that, he never had any initiation [or insturction] from anybody. He never did any sadhana at all. Only a power known as I

(49)

Arunachala had entered into him. When Bhagavan arrived at the [Arunachaleswara] temple, it was wide open; and when embraced the "lingam" [the deity], he was in a great frenzy. As he embraced it calmed down very much. Until then, there was that agitation. Hearing the name [Arunachala], coming to Arunachala [Tiruvannamalai], embracing the lingam in the Temple, and stayig here a few days – only after these [incidents], Bhagavan would have got a great peace of mind and coolness. Only after that he wyould have got a peaceful life etc. Before that, he had felt a burning all over his body. He had a sort of agitation. All that agitation was completely pacified.

- C. I had never heard this incident that he embreced the Arunachaleswara Lingam. Was he told by Bhagavan himself?
- B. Bhagavan....
- A. Just a hearsay.
- B. It is heard.
- A. [In reply to] a question from somebody in the hall, about sitting in meditation at Patalalingam,

  [Bhagavan had said,] "Aftr noting the time and having had my meal, I went there and sat. I

  knew only my going there and sitting. I don't know anything after that. I was unaware of the

  passage of time. I didn't know how many days or months had passed." All these Bhagavan ...
- 88. Puri Sankarachariya once visited here. Then Bhagavan was sitting there in a seat (*asana*).

  After staying there for sometime, he went to the (Veda) Patasala. ...

Rajendraprasad came, but Rajaji didn't come. He visited only after Bhagavan attained samadhi. He came to Nirvana Room when I was there. The head of the Kundrakkudi Mutt was a familiar friend for him in political affairs. Seeing me in the Nirvana Room, he said, "Oh! Kundrakkudi also is staying here?" and did *namaskaram* to me. Then, Venkittu Aiyer who was by his side told him that I was not Kundrakkudi Swamy, but only an attendant of Bhagavan, observing *mouna* (silence), supervising the library and Nirvana Room. After doing *namaskaram* to me (again) he left. Since that day, [all] started calling me 'Thambiran'.

(51)

... ...

Even when Gandhi came here, so close, Rajaji took him away to the town saying, it is too crowded. They didn't come. [What happened] there was different.

B. Mysore Maharaja came. Trivandrum Maharaja came. Even Baroda Maharaja came together witth the Maharani, Mandi Rani. All came here. TMP Mahadevan, and Rajeswarananda came. They all visited quite often. Even Chinmayananda came here one day when he was a

lecturer in a college. When he was lookin through the window from outside, when Bhagavan's look caught him, he realized himself. Then he was reluctant to remove his shoes to enter inside, because of this ego. When Bhagavan's look fell on him, he removed even his shirt and came in to do *namaskaram*.

(52)

### B. Who?

### A. Chinmayananda.

Dr. K.K.Nambiar's wife, Madhaviamma was a great devotee of Bhagavan. When the doctor was taking his dog for a walk along the road [with his wife], they would pass by [Ashram]. [If his wife suggested paying a visit to Bhagavan], the doctor would say, "You go and see the Great Samiyar yourself", with much indifference. Then, one day he came and saw Bhagavan through the window, wven without removing shoes. At that time, Mr. Chadwick was sitting inside . "Oh! Even white men are visiting!" he might have thought.

Then, one day leaving shoes outtside, he entered inside to see Bhagavan. On seeing Bhagavan, don't know what happened, he did ... namaskaram to Bhagavan. Only because of his wife, the doctor also developed devotion to Bhagavan. After that, her brother also became a devotee of Bhagavan. Then, Sri. T.N.Krishnaswamy Aiyer came. And then, Sri Swaminathan Aiyer came. He is now at Delhi Ramana Kendra. Then he was at Madras. Whenever he visited, he brought a boy and a girl along with him. After Bhagavan's; darshan they went back.

(53)

Similarly, people like Sri Suddhananda Bharati, Sri S. Duraiswamy Aiyer, Sri Kapali Sastri, Sri Kavyakanda Ganapathy Sastri, and Sri Yogi Ramaiah - all used to come for Bhagavan's darshan. Kavyakanda Ganapathy Sastri stayed at Pelakkottu. Suddhananda Bharati, Paul Brunton and Chadwick ... ...

- C. Does he remember the visit of Puri Sankarachariyar? Could he tell me anything in more detail?
- A. I was then present there. Bhagavan himself requested him to take seat. He was offered a seat, and he sat on it looking at Bhagavan for sometime. He did not ask any questions. He stayed at the (Veda) Patasala for just one day and then took leave formally from Bhagavan. Bhagavan never did *namaskaram* [to anyone]. He would communicate quire actively. He would say, "Take your seat," with action.

Even when Dr. Rajendra Prasad visited and on leaving requeste for some message to Gandhi, Bhagavan said humerously: "That heart and this heart are both doing the same job. So no need to tell anything. That knows and this also knows." Then he did not insist further. Dr. Rajendra Prasad went back to Gandhi and when he conveyed Bhagavan's message, Gandhi exclaimed in acceptance, "Ah! That is perfect."

(54)

Some such incidents have taken place.

- C. Does he remember about in which yeaer it was Puri Sankarachariyar's visit?
- B. Puri Sankarachariyar visited in which year?
- A. It should be in 1948. Maybe two years before Bhagavan's *maha samadhi*.
- B. In 1948.
- C. Fortieight.
- A. It is only 1948. I was there then. He came there at 4.30 pm., when I was there. He remained looking at Bhagavan for some time, and did not ask any questions.
- C. If he would like to give me the daily routine of Bhagavan before his cancer started. ...
- A. A person named Krishna Kumar waqs performing Bhajans at Brindavanam. He was an American. His performance was very good. He could sing very well in Hindi. On his way to

Rameswaram, he visited here and performed, accompanied with harmonium. Even that photo is somewhere here. ... Krishnaprem was a tell person. Listening to his songs, Bhagavan exclaimed, "Oh, how nicely he sings in Hindi!" Krishnaprem was very good at

(55)

singing Krishna Bhajan and Meera Bhajan songs. He visited here on his way to Rameswaram. He had even published a book. Mouni Sadhu or somebody else must have written it in English.

Swamy Sivananda visited here on his wayy to Rishikesh.

- C. Sivananda?
- A. Yes. Swamy Sivananda.
- C. Can you describe in detail?
- A. Yes. He came and stayed in the town. Daily he used to come here and do Bhajan for nearly one month. The sadhus who accompanied him embraced one another in devotion during Bhajan, in spite of Bhagavan's presence. Then he left to Rishikesh and established his Ashram on a large scale. Even Swamy Abedananda, who had given be sannyas, had taken sannyas only from Swamy Sivananda. Only after taking sannyas from him swamy Abedananda visited here and stayed in the Ashram for a few days. Like this, many (famous) sadhus had come here.

The head of Ramakrishna Mutt in Ceylon came. He asked Bhagavan a few questions, and

(56)

then did Atma Vichara. Whatever Bhagavan had said, he would repeat exactly. Sometimes he would put up counter questions. He was well educated. Just like dry cotton catching fire, he got his *jnana* kindled. He accepted everything Bhagavan said, and left after doing *namaskaram* to Bhagavan. He had questions to raise against everyone. He would ask any question.

- C. Swamy Chidbavananda of Ramakrishna Mission?
- A. Not Chinmayananda.
- A. Chidbhavananda of Tirupparaiturai. ...
- C+B. ... Chidbhavananda.
- A. He lectured in English also. He came at a young age. Whenever he came, he did giripradakshina, and then will return only after visiting Ashram. Although he did (not) have much touch with the Ashram, he had profound devotion for Bhagavan. It still remains undiminished. He narrated all his experiences in his lectures. He would talk at about his visits, how he received Bhagavan's grace etc. He said that, above all, it was Bhagavan's look that was most supreme. He had visited when Bhagavan was at Virupaksha Temple.

There was a person from Kanjangad, named Ramadass. I was at that time, for a few days, living beneath the banyan tree at Virupaksha Temple. When Ramadass went to see Bhagavan, he just cast a look at him, sitting still. About the bright light and the flow of currentt that he felt in him, Ramadass has described in his book. That is the grace (anugraha) I received. The name of the book is "Mystic God" or somethin like that. He has written about Bhagavan in that book. That was only Bhagavan's profound grace.

Even Kavyakanda Ganapathy came to Bhagavan, when he was staying in the Virupaksha Temple. "Where from the mind came or arose? What is the source of all these mantras?" ... It is just the heart. Heart is where man exists. It arises only from there. If it subsides in that source, the mind will become absolutely still." On hearing this reply from Bhagavan, the world-famous Sanskrit scholar, who had composed the thousand slokas of Devi by the name 'Uma Sahasram' by the grace of Devi, fell at the feet of Bhagavan. He gathered all

(58)

his disciples by writing letters to them, and introduced Bhagavan to them as the 'Maharishi'.

When Bhagavan was at Skandasramam, Sri Narayana Guru came here from Varkkala,

Kerala accompanied by four of his disciples. He enquired his disciples if they have seen

swamy [Bhagavan]. They said they had previously visited this place and seen Bhagavan. Then he said jokingly, "I am the only person who has not seen!" And then when it was lunch time for Bhagavan, he was sitting on the dais, beneath the mando tree. While eating Bhagavan, not seeing Narayana Guru, enquired where was he. Bhagavan was informed that he was sitting under the mango tree cave. Bhagavan said, "Call him; it is already time for lunch." Thinking that he would not like hot and spicy food, I served him intems with coconutt scrapings and pappadum. But saying that he doesn't mind, he ate

(59)

everything. Narayana Guru belonged to our Eezhava community. [Bhagavan enquired im by guesture, if he was Brahmin.] ... Then both ate together. After that Narayanaguru went back to the foot of the mango tree and started composing "Muni Chariya Panchakam", containing Sanskrit verses. He was a Sanskrit pandit. Although from Kerala, he was a Sanskrit scholar. Then he went to Maruthuva Malai, where he practiced severe austerities and attained great *siddhis* through the grace of Lord Subramanya. He had rendered great services for the development of his community... Two years ago, I also went to Varkkala. His samadhi structure [tomb] is built in the form oa a clock-tower. His body was interned within it. It is not anywhere down below, but located at the top of a hill. They have also

(60)

Installed his statue inside, and daily *puja* is performed for it. [Narayana Guru's famous disciple] Sri Nataraja Guru is a friend of Mr. A.Bose [a Bhagavan devotee].

- C. .....
- A. Nararaja Guru has an Ashram in Bangalore also. Informationn about has also been published in a foreign magazine named 'Values'. Nartaraja Guru used to visit quite often. Once the Maharani of Baroda and Thaliarkhan came together with him from Ooty. He was the one who brought them here. He visited often. And A. Boss was his friend. He came for Bhagavan's darshan. Even after Bhagavan's *mahasamadhi*, he came to Skandasramam and stayed with me. I was staying at Skandasramam for one year. During that time, he was visiting quite

often. He also was one of those who visited like this. Many devotees came for Bhagavan's darshan. But, it is impossible to keep count of it.

C. Have you seen Dr. Mees at Kanvasrama?

(61)

- A. Ah! Dr. Mees ... I have seen. I have seen him together with Boss. He stayed at Mr.

  Ramachandran's house [at Ceylon] for a few days. Then there was one Nambiar. He came very often. He draped his dhoti in a traditional style (panja katcham). He lived ttotally in a truly orthodox (vaideeka) way. Now he lives at Varkala, Kerala. His students were living here only.
- C. Sri Hamsa...
- A. Ah! Sri Hamsa. He was a good devotee. He was a great yoga *sadak. ...* Because of a mistake [in his practice] his heart [was affected] and he died.
- B. That's why yogasana is not liked?
- A. Yes. Arunachalam, Chadwick [and others] are good at asanas. But, it has to be done under close supervision of experienced masters. Following just books may end up in trouble. If any mistake occurs the heart may have to suffer a lot. It has to be practised under a well-trained person with Guru-Sishya relation. All these are very easy with Bhagavan, the true nature of Atma the Self. With Bhagavan it is very easy.

"Self-knowledge is the easiest thing there is," said Bhagavan. But, Nandanar [the Saint] said, "It is the most difficult thing". For Bhagavan it is the easiest.

- C. Ask him whether Harijans had free access as all the other Indians and Westerners to Bhagavan's Hall?
- A. There was o such discrimination. Dr. Syed, a Muslim from (... ... ) used to visit daily, after praying and sitting in meditation like Hindus, listened to the *parayana* before he left. Another Muslim from Mampalappattu came here often. One more Muslim from Tellar Tesur.
- B. Masthan?

- A. Masthan Sahib used to come here and pray very often. When ... ... happened Masthan was here. Nothing is known about his present whereabouts. Just like that, Muslims, Christians, Harijans and all others would come to Bhagavan. Bhagavan would talk to them very normally. He would be even more kind towards people of other religions. If Hindus come, he would be normal. If people of other religions come, he would enquire them if they had taken their meals. He would tell me, "No harm should happen to them." He would take care of them very well.
- A. The Ashram authorities did never prevent Harijans from coming inside, for instance into Bhagavan's hall.

(63)

- A. Even if they come, Bhagavan would not say anything. Only, if others like Chinnasamy happened to be there, they would show discrimination, telling them not to come in. Bhagavan had no such differentiation at all. He would take eatables from anybody. He treated everyone equally. Bhagavan showed no discrimination at all.
- C. Chinnsamy showed discrimination. Bhagavan did not show.
- A. Chinnasamy had that. Till the end, he ha When Bhagavan was at Skandashramam,
  Chinnasamy was there. Chinnasamy would go for 'biksha' [begging for food] only to the
  Brahmin houses in the Sannithi Street. Bringing food from there, he would share it with his
  mother. Then, he would tell other sadhus, "Don't go there. They are vaidiks [traditional
  Brahmins]. We can take food from them." When Perumalsamy and others went [for biksha],
  they would eat together. Bhagavan would say, "They aree 'vaidikas'. Don't go there.

  Vaidikas… Vaidikas…"
- C. We are Vaidikas.
- A. Orthodox.
- B. We are not. So we will divide this. Let them divide and eat. (laughter).
- A. When Bhagavan was in the temple, only for the first few days he went for *biksha*. He never looked as to whose house it was whether Muslim, Christian, ... or whatever caste. Having

gone there, he yould clap his hands. If anything was given, he would eat, otherwise, he would move on. He was like that for a few days only – maybe less than a month. By then, Palanisamy and others came foreward to bring *biksha* for him. Telling 'I will go myself', he went only one day. After that, he started sharing whatever food Palanisamy, Aiyasamy and others brought. Thus, Bhagavan showed no discrimination. He maintained an attitude of equality.

\*\*\*\*\*

## **II TALK**

- We wer there talking about Bhagavan in 1946, 1947. If swamy would tell me the daily routine
   Bhagavan used to folloe at the time. Daily routine of the Ashram at that time. Before
   Bhagavan became sick.
- A. Getting up in the morning....
- B. What time ...
- A. He wakes up at 5 o'clock. Getting up at 5 o'clock, he answers calls of nature, brushes his teeth and by 6.30 or 7.00 he 2will go for tiffin / coffee. Bhagavan tekes just one 'idli'. He never drinks coffee. He prepares some kashaya (a heerbal extract) and drinks. Then, he goes out. He goes to Pelakkotttu or the hill, and by the time he returns, it will be 8 am. At 8.00 o'clock Veda Parayana (Chanting of Vedas) takes place. After Vedic chanting, visitors will come to see Bhagavan. He will be sitting in meditation. If ther is any letter, Mouna Swamy will bring them and show. After seeing all that, he will go through the newspaper ust for name's sake. If there were any magazines, they will be brought along

(66)

with the post. After seeing them, if anybody asks questions he will answer them. At times, when questions are asked he may keep quiet also. He will answer according their maturity. When some people ask questios, he would no speak at all. He would be (behaving) like that.

... ... ...

Suri Nagammam's letters, writings of Ramanananda Saraswathy etc. are containing matters spoken just in this way. Whatever was told when they questioned, they are keeping them compiled in the form of storied / narrations. At 9:15 or 9:30 am. he will once again go to answer nature's call. After coming back, he will sit again answering people's questions. Within 11:30 am, the dining bell be struck [for lunch]. After taking meal, he will go to the shady area

towards Pelakkottu. After having been in the shade, he will return to the Ashram. Bhagavan never lies down to sleep. He will lean against the pillow and pretend as if sleeping. Then he would get up. It is not his habit to sleep like that for hours together. Just for name's sake he would be as if taking rest. Then, after that, he would

(67)

read any newspaper or magazine. Then again he would lean a little. By 2 o'clock, he would go to the Gosala (Cowshed). After acquiring joint pains, he stopped going to the hill. If he uses the latrine, he would clean everything himseld. After returning, very shortly, it will be 3 pm. Someone may visit with some edibles. He would distribute them to all equally. I would distribute them to all equally. I would offer Bhagavan a little. He will be contented only when everyone received equal quantity as he himself got. Even when dining together that was his norm. What is served to him, everyone must be served also. If anything is served separately, he would at once raise objection. He would ask, "Am I the biggest swamy?" He will remain somewhat angry the whole day, saying this and that. ... The very next moment he will be OK. Just to tell that it [partial treatment] should not be practiced. No special treatment for Bhagavan; dany night at any time, as allcan have Bhagavan's *darshan* just for free! In those days, there was (no restriction) of any kind.

(68)

Anybody may come at any time and have Bhagavan's *darshan*. There was no control at all. He would remain like that, and at 4 or 4:15 or 4:45, he would go outside and return. Then, *Veda Parayanam* will begin.

- B. At 5 o'clock.
- A. Veda Parayanam at 5 o'clock. After a short break at 7 o'clock Tamil Parayanam will start. The night dining bell will go at 8:30 pm. He will go there and for the night he will take only this much ride and rasam, dissolving into a liquid. At night he eats very little. After dinner, he will go out and come back. Then, meditation for half an hour. First will sit in meditation. As days passed, in the end, no body was allowed to enter the place. Thenm upto 8 o'clock, he would remain leaning against [the cushion]. We would apply tailam (medicated oil) to his feet and

massage. If anybody new come foreward to do that he would not allow. Sometimes, if any new person comes, only if I accompany, he will allow. If we all go, he

(69)

will have no obligation. If any newcomer came foreward, "Don't do all that. We will look to it ourselves," saying so he would refuse [their service]. After some time, around 10 or 11 o'clock, he will go out again. If we were sleeping, he would not disturb us. He would go all by himself. If we were awake at that time, we woould go with him. Othrwise, he would himself go and come back. During his last days, at times when he went out like this due to his faltering steps, he had to suffer pain in his feet. He woould go without calling any of us. Only if we were awake, we would follow him. Sometimes, he would go to answer call of nature two or three times at nights. Bhagavan has composed many slokas. Sometimes, when he had to write new slokas ... [Bhagavan has written individually. He wrote 'Upadesa Saram' at night, asking us to light a lamp. Even when there was no light, he would manage to write them in the scanty light at night. In the morning, the verses will ready. Somehow he would scribble and complete the writing. In the morning, there will be a long

(70)

poem. 'Atma Bhodam', 'Ekatma Panchakam' etc. were poems written in this manner at night. At times, he would keep on writing something. In the morning, when we look, there will be something very great. Muruganar and others would come and check that for gammer, just for name's sake – as it is very unlikely to find any faults in Bhagavan's writings. After that, they will prepare it for getting it printed. This is the daily routine.

- C. Thanks.
- 89. Then the living creatures like peacocks and cow ... The moment it is freed from its teather, cow Lakshmi, straight away would rush to the hall. No matter how big the crowd, all must make way for her. It would go directly to (Bhagavan's) sofa and would stand still with her head resting on the sofa. Bhagavan would stroke the cow with so much affection and grace.

  Immediately after stroking, *idlis* will be offered to her, followed by spectial banana from the hills, brought from Madurai. She would not take ordinary bananas. Then she will

leave so majestically. Then the peacock will come. Fried peanuts and cashewnuts must be ready for feeding the peacocks. When squirrels come to window, Bhagavan himself would take these nuts and offer them. If Bhagavan is sleeping, they might run over him. Then Bhagavan would get up and give them nuts. They may come at any time in the day – morning or evening. Either Bhagavan will himself feed them, or have the nuts strewn beneath the trees, if there are too many. Four or five of them – sometimes even ten might come. Then he would ask us to throw the nuts on the ground. As soon as they come, he would tell us to bring nuts and feed all of them. At that time, he would tell us to see if any cats are around. He would say, "Unless we are careful about cats, they may get caught." There was a white peacock which was gifted by the Queen of Baroda. She had a cage made for it, and appointed a person to look after it; he was called "Mayilotti". His duty was

(72)

to bring it back to its cage every evening. If somebody sings, it will listen to the song and dance according to its rhythm. Vanavasi Ramaswamy Aiyer was an engineer. His daughter played *Veena*. This peacock would peck at the instrument and dance to the song. It would be very amusing. As soon as it a rr ives, we will serve ground nuts. In the evening, it will climb up into its cage, which was hung outside the hall near the ceiling, close to Bhagavan's sofa. Then the cage will be closed tightly, to protect it from cats. Bhagavan loved dogs and cows very much. Even in Skandashramam days, the puppies would sleep beneath Bhagavan's blankets. Even if they are pushed out, they would not go. So much of love. Bhagavan loved other living creatures very much. He had tremendous love for the poor folk as well. If other people ask anything, he would just reply casually. But, he would talk wih the poor with special affection, enquiring if they bad had their meals and so on. Some people would come and complain that Bhagavan never gives public talks

(73)

or do anything to benefit the general public. He replied such people, "How do you know I have not done anything? How do you know what is needed? Do the work that you came here to do.

That is enough. While travelling on the train, ha? It is unnecessary." These are favourite anecdotes narrated by Bhagavan. ... If anyone questioned about Bhagavan's lack of social service, he would say, "Do the work for which you came. That's enough. Some sort [of social service would go on happening]." That is why he told Gandhi, "That atma and this atma are one and the same. It walks by letting you walk." Hearing all these, Gandhi agreed. (laughter)

B. ... ...

A. 89 In Bhagavan's teachings, "Who am I?" is the most important book. Although it gives everything very briefly, it is a very very important book. I read it daily, I feel satisfied only if I read it, either in Tamil or Malayalam, at least once a day. It gives peace of mind.

(74)

All the teachings in it, bestow peace of mind. "Don't interfere in other peoples' affairs! What other do can neither be prevented nor protested againse. Even if they are bad people, you mind you own business. No one would think bad of you. You mind your own business. Do not entertain hatred. Whatever you give, it is just as if you are giving it to yourself."... all these instructions are found in "Who am I?" The most important jof the instructions is about meditating by concentrating the mind in the heart. To simply go on reading books is also useless. [Meditation is} just investigating those truths inside; nothing can be got by mere reading. Those truths (*tatvas*) must be contemplated in the mind. What is the benefit of mere reading? 'Pictue of pumpkin cannot be used for cooking.' The turths (*tatvas*) about oneself are to be realized only through enquiry. It is to be realized by oneself; there is nothing new to be acquired. It is to be realized within ourselves by

(75)

ourselves and nothing else. That is why Bhagavan says, "There is neither *Guru nor sishya* (master or disciple). What exists is just one reality. We have to just realize it. It is very very easy (*athi sulabam*)." Some find it difficult. Some find it easy. It is all dependent upon one's (*samskaras*) mental capacities brought forth from past births. For people with good *samskaras* realization occurs suddenly, as if cotton catching fire, whereas for ordinary people it is as if a log of wood catching fire – it will take considerable time, even days. Likewise, if

there is good *samskaras*, realization will occur suddenly, as in the case of Bhagavan. Others can achieve only with some difficulties and effort.

93. ... ...

Vichara Sagaram, Kaivalyam, Pattinathar Songs, and stotras (hymns) like

Annapoornashtakam, Vishnu Ashtakam, Gita Purushotama..., Sankara's Bhaja Govindam – all these I recite daily.

- C. Bhaja Govindam...?
- A. ... ... Bhaja Govindam, Dakshinamurthy Ashtakam etc. I daily recite.
- C. I heard him once in the morning reciting. When he recites these books?
- A. After that recitation, meditation. I meditate in the Ashram, morning one hour and evening

(76)

one hour. I sleep only for a short while. After 3 am., I don't get any sleep. I sit and meditate. By 4 or 4:30 am, I go to take bath. Then I go through the books. After that, I pick some flowers to offer to Bhagavan's pictures. Daily I place sugar-candy (*kalkandu*) as offering (*naivedyam*) to Bhagavan's picture and show burning camphor. Along with Bhagavan's non-dual (Advaita), I also practice these [rituals], according to Bhagavan's instructions on Kayikam (physical), Vachikam (verbal), and manasikam (mental) [devotion]. There are no servants here. I myself draw the '*Kolam*' also. All the cleanings are done by myself. Even if we employ someone, they don't turn out regularly. It is better to do it ourself. That is Bhagavan's policy as well. Bhagavan would do all the cleaning of bathroom and latrine all by himself. No work will be left for others to do. We have to force ourselves to be of service to Bhagavan. Bhagavan would never order anyone to do this or to do that. Bhagavan taught me how to do bookbinding. Cutting, pasting etc. are favourite jobs for Bhagavan.

- C. What is Bhagavan's mission the purpose of his 'avatar'?
- A. People say Bhagavan is an *avatar* of Lord Subramanya.
- C. We have already talked about it. Yesterday's topic was 'Guru and Sadguru'.

- 104.B. How did you come to feel that he was a *jnani*?
- A. Bhagavan's life history and his principles all conformed with the *sastras* (scriptures) like Vedanta Kechari, Viveka Chudamani, and Kaivalyam, which define a *jnani and an ajnani*.
- B. (Lakshanas) Characteristics.
- A. Kaivalyam declares: "one who has attained liberation while alive (jeevan muktha) and who has established himself as the mere unbiased witness (sakshi) would not think of what he lost in the past, nor what he may gain in the future; he just enjoys whatever presents itself in the present. He would not be amazed even if the sun turns into moon, nor if the sky sends aerial roots downwards, nor if the dead is raised alive. He designates nothing as good or bad."

Bhagavan has this characteristic – that of sacrifice. Even Narayana Guru Swamy praises
Bhagavan in his 'Muni Charya Panchakam', as a great sacrificer, jnani, and the absolute
master who abides in the absolute totality of the form of Self. Narayana Guru Swamy was
himself a great Siddha. He himself has praised Bhagavan thus. Ramana Maharishi was the
only person he purposely went to meet. He never went to meet anyone else. All others

(78)

have gone Ito meet him. However greatt they may be, whether they are pandits, jnanis or siddhas - all of them had to go and meet him. But the only person whom he himself went and met was just Ramana Maharishi alone. Because he has written this in his Album itself, and signed as Varkkala Narayana Gurusamy.

105. ... ...

Siddhis.

- B. Siddhis.
- A. (*Svapna maha Siddhis*) Dream-like great *siddhis*. Once you wake up nothing remains. Siddhis are also just like that. Who presents this show? Who is the spectator? There are no two persons. Is it not? Only one *Atma* (Self) exists. There are no two persons, as presenter and spectator. That is the complete or perfect or absolute *sahaja* state of Bhagavan.
- C. No (sankalpa) intention.
- A. No intention. If *Siddhis* are displayed, there will be fightings. The ego that 'I am a great

(79)

Swamy will arise. Bhagavan's intention is not to allow it. Bhagavan always used to say, "(Siddhis) Miraculous powers are just normal. Knowledge of words spoken in foreign countries somehow came to me and passed. What is there is also here. Anima, Mahima, Lahima, Garima, Prapthi, Prakamyam, Ishatvam, and Vasithvam – all these eightfold powers would be manifesting in the beginning. Ignoring and rejecting all of them, if one proceeds to the end, the ultimate state of Sahaja, only absolute form of the Self will remain. That is what you are." Bhagavan would say just this.

B. Bhagavan used to tell as story for this. I heard (thus):

One innocent man wanted to see the king. He was very eager to see the king. So, one day he went to the palace. At the gate, there was one man. The guard wa very old, wearing his uniform. First, he stood there. He thought that he was the king. He stayed ther for a long time, and enquired whether he was the king.

"Oh, no. I am not the king. You go inside," said the old guard. Then whomsoever he saw, one after the other, he thought that person was the king. Finally, he went in and saw the real king. Like that, the *Siddhis* are the gates – one of the gates. If you think that is the king ...

- R. Oh. Yes.
- B&C. The Siddhis will come . But, one by one you must give up them an approach he king.

- A. When Appar Swamy (one of the 63 Saivite Sages Nayanmars) was cutting frass in the temple grounds using a sort of spade (uzhavaram), (Lord Siva) produced gold and jewellary every where. Appar Swamy sweeped them aside along with the rubbish all the same. [He was no at all attracted by them. He was firm in his understanding that] all these are part of Maya. It is insignificant. What truly exists is only the true form of the Self (Atma Swarupa) the form of the Self of Siva. That was most important for Appar Swamy. Bhagavan's intention was always similar to Appar's. If any Siddhis occurred, only, 'Ok, if it has happened' would be his remark. Only we will be thinking some such thing has happened; but, he woould not harbour any such thought in his mind.
- B. No thought.
- C. Those miracles happened in his presence.
- A. Tigers and snakes use to visit Skandashramam. Even here peacocks come and behave very friendly. All these stray dogs come to Bhagavan and stayed with him close. Seeing all

(81)

these, it seems, in his view all beings are equal. No discrimination between big and small. The attribute of equal vision is very evident from the way he treats every being with the same compassion. Even if he says something strong one moment, he never retains it in the very next moment. That is the way of a *Jnani*. Usually, we retain any ill-feelings (about anyone) for years refraining from all communication. With Bhagavan, all these will be gone in a moment. The next minute he will talk very freely as usual. One would wonder, if he was the same person who was so angry just now. Even that was very little.

29. ..

...

• • •

Even the admonishions of Bhagavan were just his blessings – (laughter). Bhagavan had no Guru; also he has no disciples (*sishyas*). That is what he kept saying. We don't know how many more days he will take before giving '*upadesam*' to anyone. He can collect his

(82)

fees only after that. Is it not? The question of fees will arise only if 'upadesam' is available. Is it not? Guru Upadesam is not at all available in the first place! (laughter). For you to know who you are, who need to give spiritual instruction (upadesam). Apart from knowing the true form of your own Self (Atmaswarupa) through some practices, what 'upadesam' is there? Who is to give it? An who is to receive it? Bhagavan's attitude was such. Ther is no Guru-Sishya differentiation; no receiving of 'dakshina' (fees), and then getting angry when it is less or elated when it is ample. There is none of these dualities. That is sahaja. (laughter). No 'upadesam' at all. Dakshina (fees) problem can arisse only after that. Is it not?

- 182. Ther is neitherr Guru not sishya. Bhagavan remains only as the true form of the Self (Atmaswaupa). Ia that your question?
- B. ...
- A. He was just as Guru.
- B. We call him Guru!
- A. Bhagavan didn't have that presumption, nor did he considered anyone his disciple (sishya).
   He remains unassuming (sahaja). Only we have assumptions. Assumptions are

(83)

- there for us! Only Bhagavan is free from all assumptions. We do have them! That is what I told you yesterday!
- 124. Swamy Abhedananda, who gave me (*Kashaya Diksha*) this saffron robe, has abided eternally (in the Self). In those olden days, when I was in Kerals, I practised pranayama etc. and even taught it to some people. So many years have passed since I gave up those practices. After

coming to Bhagavan, I do not do any other sadhanas, except contemplation of Bhagavan's philosophy, *Atma Vichara* and reading Bhagavan's books.

42. Has he got *Diksha* by any other person?

I got *Sanyasa Diksha* from Abhedananda Swamy, who was a disciple of Swamy Sivananda Saraswathy.

- C. When?
- A. It was when I was staying at Skandashramam, some time in 1946, 45 or 44. Then is 1946, I had already come here. Before that when I was at Skandashramam, it must be 1945. When I was there, I used to take him (Abhedananda) his food. He was quite a long period.

(84)

....... I am just talking about, after my coming to the Ashramam. Eventually, he attained his final samadhi only at Dharmapuri. His samadhi was there.

- C. Has he got his sanyasi name also by Swamy Abhedananda?
- A. He didn't give name. The name of Sathyananda was given to me by a Guru in my native place. Having observed my temperament one wise man in my native town said 'You may call yourself Sathyananda'.
- 125. No need for *upadesam* from Guru. It is mere enquiry! Can be done any time. That is constant enquiry (*sadaa vichara*). We may prerform *sadhana* without guru also. No problem. According to Bhagavan's philosophy ther is no need for Guru *upadesa*. Since it is mere enquiry into oneself, it can be done anytime! But, asanas and pranayamas must be

(85)

done in the presence of a guru. 'Smaranadh Arunachala' means one gets liberation by merely thinking of Arunachala from wherever one is. The same is true with Bhagavan's teachings. Enquiry can be performed from anywhere. No need at all for the presence of the Guru. Atma Vichara (Self Enquiry) is just free from Guru-Sishya relationship.

| 144. | Sadhana and devotion. Mainly one gets peace of mind in sadhana. The other jpoint is to       |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | keep the mind free from thoughts, in peace. Peace of mind and bliss – these seem to be       |
|      | thought of as a gift bestowed by Bhagavan's grace only. Nothing else can be said. It is just |
|      | peace of mind.                                                                               |
|      |                                                                                              |

- C. What is your aim in sadhana?
- A. Self-enquiry (*Atma Vichara*) is the *sadhana*. Bhagavan has said that the most important thing us only *Atma Vichara*.
- 145. According to Bhagavan's instructions, regardless of one's condition and time, if enquiry is performed constantly wityout break, like unbroken flow of oil, then the heart will be

(86)

purified. It should be constant and without break. [it is not something] to be done by fixing time ....... Not at all. It is constant remembrance. If other thoughts arise, they are insignificant.

Remembering the ture form of the Self (*Atama Swarupa*) is of utmost importance. All the rest are insignificant. ... *Atma Vichara* (Self-enquiry.)...

- B. ...Tells story about girs who are going back from water tank with pots full of water on their head. Though they are talking freely, their attention is fixed on their pots on the head.
- A. A verse from Pattinathar:

. . .

. . .

٠..

The mind of the *muktas* will be in mona, even if they are engaged in any work or suffering any plight. The lady who has the water pot on her head, even though she plays swinging both her hands, her mind is always on the water pot which she carries on her head.

A. ... A story of Ramakrishna.

- 149(a) Regarding satvik food, even Bhagavan had said that satvik food in moderate quantity would help in taming the mind. If taken in excess, sleep will overpower us. That is somewhat difficult (to overcome). As ... Gita ...states..." Yuktahara ..." ... ... ... Food, sleep and all other things must be in modration. Only he [who follows this principle] will succeed in sadhana. For others, it will be just difficult. One should be disciplined in food-habits. That must be satvik too. Normally, these rules are not applicable to sages or masters (mahans). Once a Guru and his sishya were walking together. The guru, feeling thirsty, asked someone for water. That person offered some alcoholic drink. The guru drank it. The sishya too drank. In another place a blacksmith was melting lead in a crusible. Seeing this, the guru has a gulp of it. (laughter). Now, the sishya got frightened. "One who drinks alcohol, why not drink this also? If one can drink this boiling water (molten lead), can drink that also. Only one who views both with equal vision can drink that" explained the guru. Only then the disciple reasoned and realized, "I see! Only if I attain that state, I can drink anything. For the masters, both will be the same. They may eat even fire. So I must be alert and discriminating." Likewise, there must be moderation with food and sleep. One should not sleep too much. These and other affairs must be regularized or disciplined. Too much of anything bring trouble. Regarding food, it is better to be moderate henceforth.
- C. Is he a vegetarian since his birth?
- A. I had been well disciplined with food even in those days. Sometimes when I was there, during three-day non-stop rain, I did not go anywhere. I starved without food. As I was young then, I was not affected seriously. Thus, I had been taking only *satvik* food.
- B. At home I had just been taking all. But, after leaving home and taking up *sanyasa* life for the past 45 years, I am only a vegetarian. When my mother passed away, I was the one who did all the funeral rituals for her. I took her ashes to the sea and disolved them in the sea and took the ritual dip. Only after that these *vasanas* took me over. I happened to read a book written by one Alandoor Brahmananda Swamy. I practised meditation with fixing attention at the eyebrow center (*Brumadya-drishti*). For some time, I was running a small school with the help of people. Then I gave up the school, and meditated for some days in a small room. People seeing this gathered into a crowd and started talking, "he is going to attain *samadhi*. His

eyeballs have turned upwards. Let us take a photograph. He seems to have attained samadhi." Then one day, I got up and left the place on a pilgrimage. ...

(90)

As I was travelling to places like Rameswaram, Kannyakumari etc., I came to hear about Bhagavan. Thus have I arrived here. ... Most importan.

149A(5) Alcoholic drinks and such things I never had taken.

- C. Toddy no.
- A. No. Ever since childhood, I did not smoke cigarettes or beedi etc. I had 4 or 5 elder brothers. I was the last among the sibblings. I had to live in fear of them. So, there was strict discipline at home. No alcoholic drinks, beedi and cigarettes were ever used. Vey strict control and discipline. Cannot leave home and go to any other place. Even if I had to go, I had to get permission at home. Cannot go to cinemas or any other places. Very strict control at home.

106(3)c. How many times have you been to the cinema in your life?

- A. When I was in my native place, I might have seen one or two Tamil cinemas. That is all.

  Other than that I have never been anywhere.
- B. When was the last time you have been (to cinema)?

Here recently I have never been (to cinema) anywhere. Only here in the Ashram, for Jubilee Celebration there was a cinema show. After that, many other films have been shown. I have never been to the town to see cinema shows. There would be lot of beedi and cigarette smoking in the crowd, and many obsenities.

149B(2) There must be good company. In bad company, the mind will not remain still. It will be oscillating. Moral discipline is most important.

"As morality bestows noblity, it is guarded better than one's vitality." This is a verse from Thirukkural. So morality is more important.

[Usually] bragging about one's greatness is [not] considered a crime. But, Sri Ramakrishna Paramahamsa has said so.

Even if family connection is there, if our attention remains focused on the Self, it would not appear incongruent. If attention remains there [in the heart], there would not be any bondage. If the aim deviates, then it is bondage indeed. Keeping moderation in (mundane matters), we should practice meditation. If we are firm in our aim, bondage will not

(92)

develop. This *samsara* too is just the same as (sanyasa). Sometimes [though] Bhagavan held that Brahmacharya (celebacy) alone [brings] full-blown Jnana, [and he himself] never broke.

[But] there is nothing wrong even if one happened to fail in it. Even if one lives in the family and had to break Brahmachariya, the bondage can be wiped out through meditation.

The Sage Arunagiri Nathar was a householder and in spite all his vices, he was saved and granted grace by Lord Muruga, when he attempted to commit suicide by jumping from the top of one of the towers of Arunachaleswarar Temple. So, all these are unlike what we think.

Whatever vices are there, when the merits accumulated in the past begin to manifest, grace flows by itself – just like how it happened to Arunagiri Nathar. Past merits (anugraha / purva punya?) must be there.

150. Nowadays, as times pass, thinking it is better to avoid (worldly) affairs, I stay away, even from the Ashram. There were some other matters, brushing aside all of them, I have come

(93)

here to stay. I go to Ashram for food or beg my food outside. Limiting my activities to that, I am no quite peaceful. No problem at all.

150(1) Do you ever wear 'kadar'?

I wear whatever I get. If I am offered kadar, I wear it. As a sadhu, I accept whatever someone purchases for me. I have no special preference for *kadar*. Wether it is *kadar* or

(A) some thing better variety of dhoti, I wear it all the same, whoever offered it. In those days, I followed some vows, but nowadays I eat whatever is available.

I sleep at night only for 3 ½ hours. If I go to sleep at night 9 pm, I sleep only for 3 ½ hours. Then I sit in meditation. Then I take bath at 4:30 in the morning. Only 3 ½ hour sleep. After

(94)

that no further sleep. Waking up at 3:30 am., I go to the Ashram to take bath. And then, I bring my washed clothes and hang them here to dry.

197. After that, I clean all this place, wipe and clean all these pictures, and then I will draw the 'kolam' and decorate the pictures with flowers. As I return from Ashram in the morning, I wyould pick some flowers and bring here. There itself (Ashram?) I would get some milk, boil it and drink, before coming here. As soon as I come, I would dust and clean all the books and pictures, set up the joss sticks and light up camphor, before starting my recitation. I would recite Aunachala Sive, Ashtakam, Pathikam, Annapurna Stotram and other slokas for one hour. Then I will return her and prepare hot water for drinking. By about 10 o'clock, I will go back to Ashram. There, in the Ashram hall, I will sit and meditate for about 1 ½ hour. After taking my lunch between 11 and 12:30, I will return here to take rest. After a short rest, daily, I will read the book of 'Who am I?' at 2:30 pm. After the reading, I wash my face, sweep the house, and then go back to Ashram. I will meditate there upto 4 pm. Then, I will eat 'kazhi' (a kind of pudding made from ragi. Then I will come back here and after watering the plants, I will walk up the hill for about 1 ½ furlong and observe the setting sun for half an hour. Then I will come back here, and prepare my bed and fit the mosquito net etc. After staying here for a while, I will go back to the Ashram by about 6:30 pm. Then, as before, I will remain sitting in the hall. Then after reading newspaper and taking my dinner, I return here an by about 9 pm., I go to bed and sleep a little. I will get up by about 12 midnight or 1 am. After that there won't be any more sleep.

I sleep only for 3 or 3 ½ hours. I will remain sitting in meditation on the bed till 4:30 in the morning. Only during this period, there will be good meditation. It is called the *Brahma Muhurtham*. Only that is the most peaceful period.

This is my daily routine.

'Kolam' is a ritualistic design we draw after sprinkling water (on the floor). It is said to be a ritual to signify cleanliness and purity. For Hindus, it is an auspicious sign.

(7) After Bhagavan's samadhi, I observed silence (mouna vratham) for 13 years in the Nirvana Hall. I kept my mind undestracted for 13 years continuously. Even when I was on

(97)

the hill, I had observed 'mouna' for five years. After begging my food in the town and eating it, I used to go to Bhagavan. Sometimes, I went for 'giripradakshina'. Sometimes, I went to the top of the hill. Even then, I did not talk to anyone. Total silence for 5 years. Here, for 13 years. So, on the whole, I have observed 'mouna' for 18 years. Only these days, I am talking with everybody casually. Even though I speak, I never to into malicious gossip. I confine my affairs only with Bhagavan an myself. I never even visited the nearby Ashrams. For whatever purpose you go, some disputes may arise and complaints may come. I don't wantt any of them. I am contented in just staying here.

I had been doing it for sometime. It is a kind of rhythmic breathing, making noices like the roaring of a lion etc. It is a sound produced from the throat. It is attempting to draw the prana from the throat. It is a new kind of Pranayama introduced by Sri Sivananda Paramahamsa. It is a unique cult. He never uses *vibhuti* (the holy ash). Never visits temples. He had no such

ritualistic practices. I did not follow it. I had not received upadesa from anybody (for this). I did pranayama a little, observing how he was doing it.

--- Who did teach you pranayama?

I was doing pranayama by observing other sadhus who were doing it.

Why did you give up pranayama? When I came here, I thougt enquiry is enough. Pranayama is meant only to control the mind. The mind remains controlled only as long as the prana is controlled. When prana is released, mind goes back to wander. In Vichara (enquiry) the (control) will be natural (sahaja). It can be done anywhere – like the thinking of 'Arunachala'.
So, as I found 'Vichara' to be more important, I gave up all other practices. At present, I am practicin mainly 'Vichara' only.

#### 104(10)A MANTRA JAPA

I had been practicing 'Mantra Japa' for some days. I had done japa of mantras like NAMASIVAYA, NAMO NARAYANAYA and others.

Now mainly 'Vichara' only. Although I do japa of names like 'Krishna', 'Rama', *vichara* is the main practice – only Bhagavan's *atma-vichara*.

(100)

When my mother attained samadhi, I took up all the ritualistic vows and performed all the rites, receiving all the necessary *dikshas* (initiations). Having done that, I continued to keep up the vows for one year. Then I was a young man of 19 or 20. Only then, the sadhus who were visiting from famous *Ashrams and mutts* happened to note me and gave me instructions. They taught me how to do *japas*. All these began at my mother's funeral rites. I have been following them up to these days. Now already 63 years have passed since I came to Tiruvannamalai. Before that, I was doing *japa* there in the usual way. I was then wearing saffron robe (as it is approved as *yatra kashayam* i.e. pilgrimage robe). Whenever I went on pilgrimage to temples, like Palani, I travel in that robe. Then, I took *sannyas* in the formal way only after coming to Tiruvannamalai. When I was thre, I was just a swamy. I had been performing all the *nishtas* (regular rituals and meditations) there also.

Nearby my native village, there was an ancient town. There I set up a sort of an Ashram, where I had a small room of my own. It was only when I was staying in that room that people came to see me in a crowd and started talking: "Bhagavan seems to have attained *samadhi*; his eyeballs have turned upwards." Anyhow, it was something novel for them! Seeing me (like that) they were very happy as well as amazed. They came to see me in crowds. All this happened when I was staying in that room. After leaving the room and when I was on my pilgrimage, nothing of that sort happened. I had my meals in the chaultries (*chattirams*). After visiting Rameswaram and then arriving here at Tiruvannamalai, my mind did not have any liking to visit any other place. Here at Tiruvannamalai, I feel as if at my mother's home. I meditate wherever I happened to be.

(102)

All are equally good places for meditation! It is just an Ashram! No private affairs of individuals! No family, relationships and nothing of that sort. [So] all are meditation rooms only.

- 158. Even in the Ashram, I just remain sitting. Here also I don't do any kind of asanas. I simply sit in the common ordinary (*nitya*) asanam only.
- B. Common Padmasanam...?
- A. Yes. *Padmasanam*. Just to keep one leg folded [on top of the other] is called *Siddhasanam*.

  To have both legs [one over the other] cannot be done [nowadays]. Previously I have done that. Now I take up only common *sukha asana*.
- 163. If we let the mind abide in the heart according to Bhagavan'a philosophy, 'I' remains still there.

  If the mind is kept on (*Purna*...?) prana, it keeps oscillating. Only when it is kept in heart center as pointed by Bhagavan, the mind abides still without movement. It is a sort

(103)

of constant (*Atma Vichara*) Enquiry. That is keeping to Bhagavan's instructions strictly The others are *japas*. All these incantations (*japa*) of mantras, take the mind into the mantras. But, if the mind is let tostay in the heart it abides her. However long you sit the mind remains still. So the heart is the most important center, and (*Vichara*) Enquiry is the most important practice. In *pranayama*, we draw the *prana* as long as it is abiding. Instead, if it escapes out, the mind becomes restless. *Japa* is also just like that. The mind goes behind the mantras. But, in enquiry, the mind completely abides in the heart by itself. That is the unique significance of Enquiry.

- 160 B. In meditation there is no mind at all! Enquiry (vichara) is meant only control and destroy the mind. If the mind just gets into 'laya' (i.e. temporary absorption) it will resurrect. If the mind is destroyed, it will not rise again. A fried seed will not sprout. But, a dried seed will sprout when watered. So, it is important to destroy the mind. Whatever came [into the mind] must get out. Once it is gone, one who remains is just a Jnani.
- Bhagavan emphasises the heart center. He talks about the heart on the right-side (Hrudhaya pura). Once the mind is let to abide in the heart on the right-side, it will not move. Once it settles there completely firmly it gets destroyed.
- 164. It is just a reminder! That remembrance must always be there. Sometime one may forget. At that time, if one just looks at Bhagavan's picture the remembrance will resume. Visiting temples also prevent the forgetting. Seeing the 'linga' brings the thought of Arunachala.

(105)

238. All these are only for lay people – for others. For a Jnani, all these are not necessary. For ordinary people, this is something like indicating the subtle by pointing to the gross. The sign-board on the road side indicates the place where the road leads to. We can reach the place only if we go there. If we merely keep on looking at the sign-board, we cannot reach the place. Therefore, these pictures and temples and all their worship are just for a reminder – an indication, to maintain the remembrance. All these are unnecessary for a Jnani. For ordinary people, to keep a picture and wordhip, decorating it with flower garlands, and visiting temples – all are gross indications.

164(9) Having meditated on Bhagavan's form, the mind must abide only int eh formless state. First, only the form! Then, finally, we think of the (*swarupa*) true form of oneself which is formless.

That alone is the true form of the Self (*Atma*).

(106)

293(8) I meditate with eyes closed sometimes; sometimes with eyes wide-open – without any system. What is significant is only abidance of the mind. It does not matter wherher the eyes are closed or open. Only the mind has to be under control. ---

If the eyes are closed,, the forms in the external world will disappear for a while. But, it must disappear inside! Only if it disappears inside, the meditation becomes firm. The disappearance [of forms] both inside and outside, as an undivided expance, is Jnana (enlightenment). Through practice, that state must become the normal state. Only the abidance of everything is the undivided expanse is the Ultimate.

165. Yes.

## 168 C. When did you begin with Atma Vichara?

Only from Bhagavan, I learned *Atma Vichara*. Before that, some people had given me *upadesa* on *pranayama* and *mantra japa* etc.. I had been practising them. Only afer coming to Bhagavan, in 1946. --- By 1948, I was already with Bhagavan. Even by then, Ii knew all of Bhagavan's books. But, only after getting closer to Bhagavan, I was told Atma Vichara was the most significant [practice].

152. This has benn achieved only gradually with some difficulties. Perfect abidance of mind in the natural state is something which comes only gradually. Once you lhavae started climbing on a staircase, one has to ascend only one by one, as first, second, third and so on. It cannot be done in a hurry.

### 172(a) What is the sign of progress?

Abidance on the mind is the sign. It comes by itself depending on our peace of mind only. As [my] mind was peadeful, it got concentrated well, without the interruption of other

affairs. (Emotions like) anger had already left. Ego, anger, craving and all the like develop only after one's birth. All of them had been reduced, depending on peace of mind. Once there is peace of mind, craving and hatred (raga – dvesa) – all will get lost. We may remain peaceful. Only peace of mind is significant.

173. That belongs to Bhagavan. ---- If it must not occur, it should happen by nature. It is the power that prevents it is called the Power of the Self (Atma sakthi). If we had been in that discipline, whatever suffering we face, we can manage to overcome. Even if someone comes to fight with us, if we keep quiet, he will go away minding his own business. If we retaliate, he will fight agaist us. That will develop hatred. Instead of going to that stage, if

(109)

we mind our own business, there would not develop any hateful attitude. He may come and see, but then go away. That mental peace indeed – a peace of mind. If mental peace (shanti) is there, that (?) ... ... must not enter in this.

- 176(3) I have heard about it, but never seen. Ananda Mayi Ma has visited the Ashram. She appeared well established in the true form of the Self, like Bhagavan and Ramakrishna Paramahamsa.
  She stayed in the Ashram for on week. She was the one who laid the foundation stone for Bhagavan's samadhi mandir.
- C. Aurobindo...?
- A. No. Never seen.
- C. Other saints?
- A. Bhagavan, ... Abhedananda Swamy and Chinmayananda Swamy. These people have visited Ashram quite often.
- (5) I am well acquainted with him. He was writing books and taking notes. He would give it to

me. I would stitch and bind it and then even write its name in Tamil on it, and return it. He would be very happy. He had a good regard for me. Among those who were with Bhagavan, he is the only one staying in the Ashram. He would often praise me as a man of good moral rectitude. Sometimes I visit him. He had a good opininon about me.

179(c) I do not conduct any lessons. If anyone comes to me and asks questions, I would reply either in Tamil or in my inadequate English. I know just very little of English. They will be happy also. Even just now, as I came, an American was accompanying me. He is a friend named Mathew. He visits here quite often. I told him sometheing. Since then, he started telling about me: "Oh! He is a happy person. He had been very close to Bhagavan." Even if someone asks in Tamil or Malayalam, I would reply. I can speak even Telugu a little. If anyone asks I would answer something as far as I know.

(111)

- 19(1) I do not know Sanskrit. There is some relationship between Malayalam and Sanskrit. All the Sanskrit alphabets are found in Malayalam also. So, I can read Sanskrit slokas. I used to read them in Malayalam skript.
- 180. I would overcome them, as and when they occur by reading Bhagavan's books. But, I have not faced too much sufferings. Among Bhagavans teachings, enquiry (*Vichara*) is most important. Asana, Pranayama etc. must be practiced in the presence of a guru. Otherwise, if anything goes wrong, it may quite dangerous. ------- So, not much doubts arose. Even if they arise, Bhagavan's power of grace was there (to help). Once, after massaging Bhagaan's feet, I had fallen asleep with my head resting on Bhaggavan's feet. So, Bhagavan's grace is always there (for me). That power is operating from within. (laughter)

(112)

(Once, Madhavi Amma asked Bhagavan to permit her to anoint oil on Bhagavan's feet. He allowed her only for one day. Then he did not give permission.)

C. Is this your house?

A. In this place previously another swamy was staying. His name was Balakrishna Swamy.

Then, I was visiting him now and then. Now, already 6 years have passed since he attained samadhi. It was in 1974. Since then, I am staying here. Now, I have done many repair works.

One ex-service man who occupied this house originally had put up a case in the court claiming this property. The case had been given a judgement in favour of us. Now it has been appealed (in the high court). If it is taken up enquiry, we have every chance of getting the 'putta' (title) of the land in our name.

195(2) B. No. But he gets food.

(113)

There is plenty of it. There is a big attraction. This Annamalai is said to be inviting Enlightened hermits (to its feet). Sages like Guhai Namasivayar, Virupaksha Devar, Esana Desikar, Bhagavan, Jnana Sambandar, Appar, Sundarar, Manikkavasagar and many more have come here and composed songs glorifying this hill. This is the birth place on Thiruvembavai [a series fo divine verses composed by Manikkavasagar]. It was sung here at Adi Annmalai {in a separate hall?}. [There is a separate temple for Manikkavasagar in memory of it.]

Arunachala has acquired so much power, because Arunagiri Siddhar is eternally performing tapas (austerities) in a place on this hill. Even Bhagavan once went ot see the place. He had described the place as very blissful,, and the huge banyan tree (known as Vada Ala Vriksham), which had leaves big enough to take one's meal in it. When Bhagavan wanted to explore the interior of the place, a wasp stung him on his leg. Bhagavan didn't do anything, just kept quiet. The leg got swollen a little. He came back after enjoying all that. Many people have tried to locate the place without success.

(114)

Bhagavan himself has said, "It is impossible for anyone to go there. It is a place where great sages always reside."

Ignoring Bhagavan's warning, I packed up rice and other eatables and started [on the adventure]. When that place was reached, nothing was visible. The mind got destroyed, went

(115)

- 419. Bhagavan himself would call Arunachala as the Heart. Just like the body of flwsh has a heart of flesh,, this Arunachala is the heart of the world. Its tremendous power is obvious, as Bhagavan was able to attain enlightenment by merely hearing the utterance of the Arunachala! Then he did not have to perform any further *tapas* or penance. He attained enlightenment then and there. "He forgot his food, his studies, all his games and frolics had ended. When he came here, he had no thoughts about anything. This became his mother's home. Any other place cannot produce the mysterious mental bliss that is found here. Arunachalam is like mother's home. During the festival in the monthe on *Kiruthikai* (i.e. November / December] it is the light of the Universe. (*Ulaga Jyothi*). Arunachalam is supposed to symbolize the all-pervading light (of consciousness). Is it not?As such, it can confer liberation on anyone who merely think of it from wherever. '*Smaranad Arunachala*' says the sloka. That is, just the thought of Arunachala from anywhere can liberate one.
- 198. I am staying here for the past 45 years. Nowadays, my duties are picking flowers, winding the key of the clock in Bhagavan's Hall. If anybody visits at that time, instructing them where to sit. Only these are my duties.
- 200. No.
- (3) No.
- 201. I have been to Rameswaram, Madurai, Pazhani, Thiruchendoor, Kanyakumari, Guruvayur, Thiruvannamalai. I have visited all these places. I have never been to any place in North

India. I have been to Bombay recently, in a visit to Chinmaya Mission. There I visited Hot Springs, Anandashram, Nityanand Ashram, and Guru Seva Ashram. I have beenn to Tiruppathi once. One Ceylonese devotee took me there and showed me the place.

(117)

- 202 203 Placing Bhagavan's picture on an altar, decorating it with flowers, burning incenses, chanting mantras, saying prayers, and finally showing the flame of burning camphor to Bhagavan in the picture. These are the puja rituals followed, according to the sastras (scriptures). It is simply called *'Sankalpa Puja'* (i.e. rituals to fortify the intent).
- (a) Daily.
- 207. When we were living on the hill, there was a person called Kandasamy. He was the one who cleared and developed the place on the hill where Skandashramam is located. The name of the Ashram honours the service he had rendered. The structures were built with the funds collected by Perumal Swamy and other devotees. Chinnaswamy came later on only. These things happened in the days of Bhagavan. After Bhagavan shifted here, in the beginning [it was maintained] by all those sadhus and Chinnaswamy.
- 211. I belong to a village named Pallikkal, near Kayangulam at Maveli in Kerala.

\*\*\*\*\*

Pradesh, geboren und aufgewachsen. Da sein Vater früh verstarb, hatte ihn seine orthodoxe Mutter zusammen mit seinem älteren Bruder alleine aufzuziehen. 1 Trotzdem erhielt Laksmana eine überdurchschnittlich hohe Schulbildung, welche er jedoch, seiner inneren Berufung nach ausserweltlicher Heilsverwirklichung folgend, vorzeitig abbrach.

Widmete Laksmana seine Freizeit in der Jugend neben sportlichen Tätigkeiten pranayama — Übungen, begann er sich auf der Höheren Schule in Nellore mehr für die religionsphilosophischen Klassiker, wie die Bhagavadgīta und Werke aus der Advaita-Tradition Sankaras, zu interessieren. Auf dem Hintergrund seiner starken asketischen Veranlagung und Hochschätzung überweltlicher, jeglicher irdischen Lebensform entgegenstehender Ideale war er schon zu diesem Zeitpunkt die Verwir) lichung der advaitischen Realität (sein erklärtes Ziel, für dessen Realisierung er selbst sein Leben hinzugeben bereit war. Sein rigoroser, auto didaktischer sadhana führte ihn mit einundzwanzig Jahren zu unerwartete und unkontrollierbaren inneren Erfahrungen. Diese Erfahrungsinhalte schenkten dem jungen brahmacarin und yogin zwar die Gewissheit über die rein geistige, göttliche Natur des Menschen, nicht aber einen bleibender Durchbruch oder eine existentielle Verankerung in ihr. Vielmehr erkannt: er den Wert und die Notwendigkeit einer göttlichen Führung in Menschengestalt und entwickelte allmählich ein heftiges Verlangen nach einer leibhaftigen Führung ( iche Text ).)

Seine Sehnsucht nach einem Guru erfüllte sich, als er über einen Vortrag seines Englisch-Lehrers und Ramana-Sädhakas (G.V.Subbaramayya) und hernach über ein einschlägiges Buch vom Maharsi hörte und zu diesem Zwech 1949 zusammen mit seiner Mutter eine Wallfahrt nach Tiruvannamalai unter nahm. Nach seinen eigenen, vormaligen Erfahrungen realisierte er währendieses mehrtägigen Aufenthaltes, dass Bhagavan vom physischen Körper verschieden war.

Bevor Laksmana seine kompromisslosen ENtsagunspläne in die Tat umsetzen konnte, hatte er sich gegenüber den weltlichen Absichten seiner Familie durchzusetzen. In seinem inneren Verlangen nach Loslösung von allen irdischen Verhaftungen und Bindungen einerseits und in seiner Abscheu und Verachtung für eine in Sinnlichkeit sich ergehende welt zeitweise scheute er sogar Blick und Anblick von Frauen - , blieb er gegenüber den Heiratsplänen von Mutter und Bruder standhaft und schloss eine Heirat, welch selbst ein Leben im seiner Familie als mit seinem jnana yoga und samnyasa unvereinbar aus (Text).

Als es Laksmana trotz intensiviertem sadhana in völliger Abgeschieder heit nicht gelingt, "dem stets weit offen stehnden Rachen des Tigers", [bzw.] des Egos zu entkommen und dessen Fluktuationen zu unterbinden, suchte er in der Hoffnung auf Rat und GNadenbezeugung und in einer Hallung der unumschränkten Hingabe bei Ramana erneute Zuflucht. Gleichwohl die letzten sechs Monate von Ramanas leibhaftigem Wirkenjangebrochen waren, fand Laksmana in dieser Zeit in dessen Gemeinschaft und der Natur Arunacalas die idealen Umstände seines sadhana, der nunmehr ueiner himsbungsvollen Zuflucktuchne (faranagati) zum ausschliesslich im Zeichen Gurn, heiligen Berg und zur atmavicara-Praxis stand. Wie der Guru Laksmana heute in seinen satsangas wiederholt mitteilt, habe er in der Gegenwart des (damals bereits todkranken) Mahar Seinem Bruder, der ihn nach Ramanas Hinsi das Selbst verwirklicht. schied mit allen Mitteln zu einer Rückkehr in die Familie oder zumindest in ein in ihrer Nähe eigens für ihn errichtetes asrama oder kutī zu bewe-Ramana mit Arunacala-Siva ider gen suchte, schrieb der asketische jñana-yogin tifizierend:

"[Weltliche] Verhaftung ist die Ursache all ummerer Sorgen. Ein losgelöster Mensch lebt immer in der Einsamkeit. [...] Ich bin eine einsame Seele. Bhagavan ist meine einzige Zuflucht. Wie eine treue Frau nicht von ihrem Haum jehre.

Dem unnachgiebigen Drängen seitens seiner Familie hatte sich Laksmana schliesslich doch noch zu beugen nach er sich widerwillig in für ihn in der Busch-Wildnis errichteten Hütte ausserhalb Gudurs nieder. In siner begand, welche von Schlangen, nuderen wichen Tieren und -nach dem besch Wittglaufen Geden beschließen Geden weitigen Geden Jahre dauernden Schwei gen, welches er seit seinen ersten inneren Erfahrungen aufgenommen hatte Wie aus den zumindest teilweise an Beiligen Gegenden erinnernden Erzählungen zu entnehmen ist

in jene notdürftige Hütte eingedrungen waren und mit dem yogin zusammenlebten, ohne ihn zu versehren, muss Laksmana in dieser Zeit eine überaus
intensive Askese und andauernde Versenkung durchlebt haben, in der er
weder seiner Umwelt noch seines Körpers immer bewusst gewesen war. Konkrete Zeugnisse aus dieser Periode sind lediglich ein Bild Arunacalas,
welches er in Gestalt Sivas an die Wand gemalt hatte, sowie eine Aufschrift in dicken Buchstaben: "WER BIN ICH? ICH BIN DAS."

Laksmanas tapas und mauna machten ihn in Verbindung mit wundersamen Begebenheiten, welche im Zusammenhang mit seiner spirituellen Kräf
te erzählt wurden, zu einem der vogisvara und maunin verehr
ten Guru-Gestalt. Dem wachsenden Verlangen nach seinem darsana kam der
noch junge Guru schliesslich soweit entgegen, dass er sich bereit fand,
wenigstens einmal im Jahr anlässlich des Sivaratri-Festes seine Hütte
zu verlassen. Als eine organisierte Gruppe von Verehrern ihm eines Tages
mitteile, dass demnächst der Grundstein für ein asrama-Gebäude gelegt

würde, un die Halbuerfallung Kürte zu Hastnam soll er geantwortet haben:

"Das ist [bloss] ein neuer Käfig für einer Seele, welche aus dieser illusorischen Welt zu entkommen sucht."

Obgleich Laksmana Svami bis heute ein zurückgezogenes Leben führt und den kleinen, ihm angetragenen aśrama nur für seine alljährlichen Besuche Tiruvannamalais verlässt, leitete seine Umsiedlung in jenes Gebäude mitte der fünfziger Jahre eine allmähliche Resozialisierung ein. Mit der Zeit nahm er wieder normalen Sprachgebrauch auf und kleidete sich nicht mehr nur mit einem Lendenschurz und Schultertuch wie bis anhin. Trotzdem betet er auch noch heute eine asketische, traditionelle Erscheinung strenger, doch nicht unnahbarer Art, und the (wenig spricht). Im Zusammenhang mit seiner Vorliebe für die Einsamkeit mag hierin einer der Hauptgründe für die kleine indische und westliche Schülerschaft liegen, welcher eine relativ grosse allgemeinere Verehrerschaft unter der lokalen Bevölkerung von Gudur gegenübersteht. Der koll sich aus Anlass von Ramanas Geburts- und Todestag und traditionellen Hindu-Festen im sog. Sri Laksmana Asramam in Chillakur ein. Zum Kern des asrama gehört denn auch ein der rituellen und meditativen Verehrung Ramanas sowie der Verbreitung seiner Lehren geweihter Tempel, das sog. Sri Ramana Gita Mandir. Gespräche mit Schülern zeigten, dass in ihren Kreisen der Guru weitgehend mit Ramana identifiziert wird; eine Gleichsetzung, welche auch in der verwandten Prägung des Guru-mantras wiederspiegelt:

om namo bhagavate śrī laksmanāya.

Die biographischen Angaben stützen sich hauptsächlich auf die von einem Schüler verfasste Hagiographie<sup>4</sup>. Das didaktische Material stammt der Teilnahmer an aus satsangas, welche Laksmana Svami anlässlich eines seiner einwöchigen Aufenthalte im Sri Ramanasramam in kleinem Kreise zwei Mal täglich hielt. In der Regel verharrte der Guru dabei in etwa dreiviertel stündigem mauna-darsana und wandte sich lediglich am Schluss für fünf Minuten in einfacher englischer Sprache mit einigen aphorismenartigen Lehrsätzen an die Anwesenden oder beantwortete Fragen. Dem unerheblichen didaktisch-verbalen Material

ist dieser Guru-Sadhaka wegen seiner Ramana in vielen Aspekten ähnlichen Biographie und aufgrund seiner in existentieller wie didaktischer Hinsichtebenfalls seinem Vorbild vergleichbaren Guru-Funktion und Guru-Entwicklung miteingeschlossen worden.

<sup>2</sup>Finanzielle Gründe mögen bei seiner Rückkehr ebenfalls eine Rolle gespielt haben. Aufgrund seiner nicht-brahmanischen Abstammung und seiner ausserweltlichen Askese wäre es jedenfalls für Laksmana kein Leichtes gewesen, im <u>Sri Ramanasramam</u> Aufnahme zu finden.

<sup>1 (</sup>nicht-Brahmanischer Abstammung)

Diese in seiner Hagiographie (Ramana Dasa 1974, S. 22) angegebene Dauer seiner Schweigeperiode mag skeptisch beurteilt werden. Angesichts von Laksmanas noch heute charakteristischen Schweigsamkeit und des Umstandes, dass sich maunis in Indien vermittels Gestik und Schreibmaterialien in allen Lebenslagen verständlich zu machen angesehen davor dass Schweigegelübde nicht immer absolut gehandhabt wirden kommt dieser Angabe gleichwohl einige Glaubwürdigkeit zu.

4Ramana Dasa 1974, e.g. S. 1ff., 10ff., 16, 19ff., 27, 32f., 44
(Zitate) u. passim.

Während seiner Aufenthalte in Tiruvannamalai wird Laksmana Svami zumeist vom Sri Ramanasramam aufgenommen. Wie gegenüber allen Organisationen und spirituellen Autoritäten, welche in Bezug auf die Anhängerschaft und den Machteinfluss für das asrama eine Einbusse zur Folge haben könnten, ist auch das Verhältnis gegenüber Laksmana Svami bis heute gespannt

3a Vogelerten, wie zum Beispiel der catalea-Vogel oder hamsa, sin bebilde Molive in der soleriologischen Motophonik des Hinduismus. Im Verlauf seiner autodidaktischen <u>pranavama-</u>Übungen wurden dem Guru-Sädhaka Laksmana Sväml bei völliger Konzentration und Gemütsstille unerwartete innere Erfahrungen zu Teil, über deren erste im Alter von einung zwanzig Jahren er folgenden Bericht gab<sup>1</sup>:

...plötzlich leuchtete in mir ein überwältigendes göttliches Licht auf. ...

Das LIcht umschloss mich und zehrte mich auf. Ich verlor das Körperbewusstsein. Abgesehen von einer wundersamen Ruhe, herrschte vollkommene innere Stille [d.h. Gedanker stille]. 'Paramatma' erstrahlte in höchster Pracht und Herrlichkeit. Dieser Strahlenglanz des 'Atman' führte mir die wahrhaftige Tatsache vor Augen, dass in diesem Tempel aus Fleisch und Blut der 'Atman' Gott selber ist.

Meine Freude kannte keine Grenzen, als ich realisierte, dass der 'Atman' mein Guru (Meister) geworden war. Dennoch vermochte ich in diesem Stand vollkommener Glückseligkeit und des Friedens nicht alleine Fuss zu fassen. Dann erkannte ich die absolute Notwendigkeit (imperative need) eines Guru in menschlicher Gestalt.

<sup>1</sup> Ramana Dasa 1974, S. 5f.

## Selbst-Verwirklichung

Über seine Selbst-Verwirklichung im Jahre 1949 in der Gegenwart Raman Maharsis, auf welche er in seinen <u>satsangas</u> immer wieder zu sprechen kommt, gab Laksmana Svami einmal einen ausführlicheren, schriftlich festgehaltenen Bericht<sup>1</sup>:

Mein Gemüt(mind) versammelte sich [an jenem Tag] sogleich auf einen Punkt. Bhagawan segnete mich nicht nur mit göttlicher Vision, sondern [sogar] mit der
Verwirklichung des Selbst. Es ist unmöglich, diese Erfahrung mit Worten angemessen
zu beschreiben. Gleichwohl will ich mein Bestes versuchen, sie so weit wie möglich
in Worte zu fassen.

Ganz plötzlich verschwanden alle Gedanken. Ein Vakuum entstand. In dieser [Gedanken-]Leere leuchteten Blitze auf und ein göttliches Lichtermeer strahlte in und ausserhalb [meiner selbst]. In diesem erschien mir Bhagawans gütig-lächelndes Antlitz mit grösserer Strahlkraft (radiance) als jene von unzähligen Blitzstrahlen,

zu einem einzigen [Strahlenbündel] verschmolzenen In dieser unbeschreiblichen (ineffable) Glückseligkeit strömten unaufhörlich Freudentränen, welche sich nicht zurückhalten liessen.

Da alle Gedanken gewichen waren, machte das körperliche 'Ich'<sup>2</sup> dem 'Atman' Platz, dem Selbst, welches in seinem ganzen, ursprünglichen Glanz erstrahlte. Es übersteigt das Fassungsvermögen von Sprache und Gemüt. Es kann nur erfahren werden. ...

Verschlungen von diesem Meer der Glückseligkeit verlor ich das Körperbewusstsein Das Erlebnis hatte eine aufwühlende Wirkung (churning effect) auf mein Nervensystem. Ich fühlte mich unendlich schwach [danach]. Als ich meine Augen öffnete, sah ich, dass die Verehrer undalle anderen ihren [üblichen] Beschäftigungen nachgingen und auch Bhagawan seinen Pflichten nachkam.

<sup>1</sup> Ramana Dasa 1974, S. 12.

Wie Ramana fasst auch Laksmana in seinen satsangas das 'Ich-bin-der Körper-Bewusstsein' nicht nur als physische, sondern auch als psychische Identität (insonderheit dessen ursächliches Prinzip, das Ego

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Es ist bemerkenswert, dass hier auch vollkommenen, das heisst jenseits sozialer Rollen stehenden <u>jnanin</u> die Erfüllung eines dharma

Die Unvereinbarkeit von samnyasa und samsara, bzw. von Entsagung und innerweltlichem Leben

Seinem aufsässigen älteren Bruder, der ihn mit allen möglichen Annehm lichkeiten, u.a. mit der Errichtung eines <u>āśrama</u>, zu sich in die Heimat stadt zu locken versucht, antwortet der kompromisslose <u>samnyāsin</u> und <u>tapasvin</u> Lakṣmaṇa Svāmīl:

Die Umgebung der Stadt Gudur ist nicht geeignet für Yoga übende 'spirituelle Sucher. [...] Dieses [irdische] Leben ist wertlos (futile). Ich mache mir nichts aus den Liebkosungen, mit welchen Ihr mich überschüttet. Ohne Beharrlichkeit und Ausdauer ist es einem unmöglich, Jnana zu erlangen. Die Yoga-Weg gleicht dem Gang auf der Schneide eines Messers. Er stellt nicht nur eine langandauernde und schwer zu vollbringende Aufgabe dar, sondern ist auch [ein] gefährlich[es Unterfangen]. Ständige Wachsamkeit ist eine unverzichtbare Voraussetzung dafür. Er ist so schwierig [zu gehen]. Ein Fehltritt bedeutet, dass ich in den tiefsten Abgrund der Entwürdigung stürze und ein Opfer der Hölle werde.<sup>2</sup>

Ihr dürft Reichtümer erwerben und davon leben. Ich aber bin ein armer Mann. Meine einzige Habe ist dieser Lendenschurz und dieses Schultertuch. Wenn Ihr mir kein Geld schickt, werde ich betteln gehen. Erhalte ich keine Almosen (bhiksa), so werde ich diesen Leichnam<sup>3</sup> zu Bhagawans Lotus-Füssen ablegen.

<sup>1</sup> Ramana Dasa 1974, S. 18f.

TaDamit ist ein mit ausserweltlicher Askese (tapas) und Entsagung (samnyasa) verbundener jääna-Yoga gemeint.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Einer Warnung kount Laksmanagin seinen <u>satsangas</u>, dass es ungewiss ist, ob wir im nächsten Leben als Menschen (oder aber in einer niedrigeren Lebensform) wiedergeboren werden.

Entsagerkreisen, wie auch schon bei Ramana in einer seiner Frühphasen, wird der Körper bewusst als (lebendiger) Leichnam entwertet, um dem 'Ich-

Lakemi

# Eine samnyasini und maung -yogini

PONKI wurde 1922 in eine einfache sivaitische Velala-Familie geboren und wuchs in einem Dorf in der Nähe von Tiruttani, Chittoor Dst. (A.P.), auf. In religiöser HInsicht war Ponkis Elternhaus durch die Siva-bhakti und devotionale Hymnenliteratur der vier grossen tamilischen Saiva-Acaryas geprägt. Ausserdem stand Ponki seit ihrer frühen Kindheit mit Heiligen in Berührung, von welchen Saccidananda Svami oder Vallimalai Svami bleibenden Eindruck in ihr hinterliess. Einmal im Jahr am krttika Tag pflegter sie ihre Eltern auf den naheliegenden, Murukan und Valli (oder Ponki) geheiligten Berg Vallimalai mitzunehmen, um den dortigen Subrahmanya-Tempel zu besuchen. Wie die meisten anderen Pilger suchten hernach auch sie den in einer benachbarten Höhle wohnenden Vallimalai gvami, um ihm ihre Ehrerbietung zu erweisen und seinen darsana zu empfangen. Da sie, wie viele Mädchen auf dem Lande noch heute, nicht au die Schule geschickt wurde, erlernte Ponki Lesen und Schreiben nur aus eigener Anstrengung, in der sie zuweilen von einem Dorfweisen und jhanī unterstützt wurde. Thre Intelligenz und HIngabe erlaubte thr schlassiker des devotionalen Saiva-Siddhanta, wie dem Tevaram, Tiruvacakam und Periyapuranam, aberauch den Tirukkural sich weitgehend selbständig anzueignen. Jene Herzensbildung entwickelt in Ponki eine grosse Gottesliebe, die wahrscheinlich unter dem Eindruck von Vallimalai Svamis askieischem Vorbild zum frühen Entschluss reifte, das weltliche Leben aufzugeben, um sich ausschliesslich Siva hingeben zu können. In ihrem fünfzehnten oder siebzehnten Altersjahr<sup>2</sup> verliess sie mit der Bitte, achtundvierzig Tage allein gelassen zu werden, ohne weitere Erklärung spontan ihr Haus und Dorf, um sich auf dem Vallimalai in einem in der Wildnis stehenden Turopatai-[Draupadī-]Tempel niederzulassen. Zurückblickend betrachtet Ponki diesen Schritt als "höhere Eingebung" (putti; Skt. buddhi). In expliziter Abgrenzung zum konvenionellen rituellen samnyāsa bezeichnet sie ihre fortan überweltliche Lebensweise als natürlichen samnyasa, der ihrer Natur und Geisteshaltung seit jeher entsprochen habe. Dabei verweist sie auf die Besonderheit, dass ihr - möglicherweise in Übereinstimmung mit ihrer introvertierten, aske tischen Veranlagung - bereits in ihrer Jugend dieselben gelb- und okerfarbenen Saris (und Armringe) gegeben worden seien, die sie heute trägt. Freilich wurde sie nach einer Zeit des Gewährenlassens - oder der Suche von ihren Eltern vom vana wieder nach Haque geholt; jene tapas-Phase genügte aber, um den samnyasa-Gedanken für immer in ihr lebendig zu ha ten. Eine Photographie aus jener Zeit jedenfalls zeigt Ponki im Lotus sitz mit weit offenen, an religiöse Besessenheit erinnernden, furchterregenden Augen, aschebedeckter Stirn und offenem Haar auf einem Raubtie

Who want

fell sitzend.

Jene abrupte äussere Lebenswende bringt Pohki mit Ramana in Verbindum, von dem sie - wahrscheinlich über Vallimalai Svämi selber oder über Verehrer - während ihrem Aufenthalt in der Wildnis gehört hatte. Über die Umstände, unter welchen sich Pohki ohne jegliche Vorkenntnisse von Ramana gerufen und zu ihm hingeführt fühlte, berichtet sie:

Nachdem mich Bhagavan auf diese Weise vollkommen verwandelt hatte, dachte er, dass ich hierher [nach Tiruvannamalai] kommen sollte - und schon mit siebzehn Jahren.[...] - Als ich [von ihm] gehört hatte, kam ich [hierher], weil ich | herkommen mussk. [...] - Ich bin aus keinem bestimmten Grund hergekommen. Einfach so!

Ich gab alles auf und kam; damit hat es sich. Ich hatte nicht die Absicht, bei Bhagavan Zuflucht nehmen zu ; ich kannte [ihn] ja nicht. kam einfach.

Mit der direkten Begegnung mit Ramana Ende der vierziger Jahre
hatte Ponki ihren inneren Lebensweg und äusseren Bestimmungsort gefunder
Jener für sie alles entscheidende, erste und letzte darsana Ramanas (TEXT) besiekting in entscheidende, erste und letzte darsana Ramanas (TEXT) besiekting in entscheidende der sich und (oder) Manifestationen verhältnis aus, welches durch Visionen und (oder) Manifestationen verhältnis getragen wird, anderseits durch den monistischen Heilsweg immer wieder aufgelöst wird. Ramana bald als Guru verleugnend, bald als Mutte beausprachen bezeugt diese Sädhakā eine sädhana-Stufe, web über gang von persönlicher Guru-Eriahrung zu einer unpersönlichen, universalen kanna-lengten der Seinsweise, in der sowohl Guru als auch Schüler ineinander aufzugehen tendieren Diese wechselnde Erfahrung wiederspiegelt sich in Ponkis sädhana, in dem auf der Grundlage einer zurückgezogenen, schweigsamen Lebensführung die innere Stille-Übung de atmavicara mit der hingegebenen Rezitation von Ramanas Arunacalanksaramanamalai praktisch Tag und Nacht alternieren.

Nach einem langjährigen Seilziehen mit ihrer Familie und mehrmaliger Rückkehr in ihr Heimatdorf vermochte sich Ponkijauch in ihrem überwelt-lichen Lebensvollzug durchzusetzen. Arunacala als unbeschreiblichen Magnet erlebend (TEXT), hat sie Tiruvannamalai vor Jahrzehnten zu ihrem festen Wohnort gemacht, ohne von ihren Angehörigen weiter behelligt zu werden:

Seither [wirkt] irgendwie Bhagavans Gnade (kirupai; Skt. krpa).

bis heute auch gegenüber dem Ramana-asrama ihre Unabhängigkeit bewahrt hat, bezeugt die Furchtlosigkeit und Unerschütterlichkeit, aber auch das unendliche Vertrauen in die Führung Ramanas. Obgleich Ponki seit etwa einem Jahrzehnt in einem eigenen, angeblich von einem Sadhu eigens für sie gebauten Häuschen wohnen kann, sind ihre existentiellen Verhält nisse stets prekär und unstabil, stärken aber anderseits ihren Glauben an Ramana (TEXT). Wie ihr asketischer Lebensrhythmus und sadhana ver-

deutlicht (TEXT), hat dieser Wandel in den äusseren Lebensumständen auch nichts an ihrer verinnerlichten <u>samnyāsa</u>-Haltung und notgedrungenermassen spartanischen Lebensführung geändert. Ponki, die in ihrer unauffälligen Natürlichkeit und universale LIebe und Güte ausstrahlenden Erscheinung, aber ebenso in ihrer Phase der Gottbesessenheit den Ānandamayī Mātypus verkörpert, wird in der Gesellschaft als <u>brahmacārinī</u> bzw. <u>samnyāsinī</u> respektiert. Angesichts ihrer Schweigsamkeit und Zurückgezogenheit ist ihre Bereitschaft zu einem schliesslich zwei Stunden dauernden Gespräch umso höher zu werten. Ponkis allgemeine Anredeweise mit "Svāmī" und ihr bevorzugter Gebrauch von unpersönlichen Satzkonstruktionen, für die sich die Tamil-Sprache vorzüglich eignet, die aber in der deutschen Wiedergabe nur selten aufrechterhalten werden können, dar als Ausdruck ihrer Anspruchslosigkeit und Bescheidenheit gewertet werden.

1 Seccidananda Svamī (1870-1950), besser bekannt als Śrī Vallimalai Tiruppukal Svamī, ist ein traditioneller tamilischer Volksheiliger in Arunakirinatars Nachfolge (siehe o. S. 73, Anm. 55). Seiner Hauptwirkungsstätte, einem an der Grenze zu Andhra Pradesh, südlich von Tiruttani liegenden, mit zug seiner istadevatā Vaļļi, Murukans zweiter,

verbundenen [finelæn]

aus jener Wildnis stammenden Frau, und Arunakirinātars Tiruppukal gegeben. Insofern Vallimalai Svami Studium, spirituelle Verwirklichung und missio narische Verbreitung dieses Vergessenheit geratenen Hauptwerkes zu seinem exklusiven Lebensinhalt machte, kann erjais Arunakirinatar revivus bezeichnet werden. Er verbreitete den Murukan-Kult in Form von bhajanas und-parayana nicht nur von seiner Höhle auf dem VAllimlaai aus, sondern verhalf Arunakirinatar s Werk durch seine vielen Missionsreisen und die Inspiration zur Bildung von Tiruppukal-Gesellschaften (sabha) über Tamil natu hinaus zu neuer Popularität. Als seine beiden Gurus bezeichnet dieser Sänger-Heilige und sammyan aber Ramana Maharsi und Seshadri Svami - einem ebenfalls in Tiruvannamalai lebenden avadhuta und älteren Zeitgenossen und zeitweiligen Beschützer des jungen Ramana -, mit welchen er während der Virupaksa-Periode längere Zeit zusammenlebte. Obschon es Vallimalai vermied, in institutionelle Aktivitäten einbezogen zu werden als siddha und Guru zu gelten, und gegen aussen als hingegebe ner Sänger von Arunakirinatars Hymnen auftrat und nur selten religionsphilosophische Unterweisung gab, entwickelte sich ein volkstümlicher Guru-Kult um ihn. Von orthodox-brahmanischer Abstammung hatte er zwar längere Zeit ein Familienleben geführt, dieses aber unter dem Eindruck des Verlustes seiner ersten und zweiten Frau sowie mehrerer Kinde aufgegeben und war schliesslich ativarna fram geworden. Diese biographi schen Umstände ihres ersten Guru mögen die Lebenswende dieser Informantin mitbestimmt haben. Zu Vallimalais Biographie siehe R. Kalyanasundaram Iyer, Vallimalai Vallal, 1957, 2. erw. Aufl. 1970, und Parthasarathy 1970, worauf sich unsere Angaben stützen.

lap.h. am ersten Tag des Mond-Monats kartika (Oktober-November).

Zwie bei den weite anderen indischen Informanten, die aufgrund ihrer meta physisch begründeten Relativierung der empirischen Erscheinungswelt ein anderes Verlitte an Zut und i haben als wir, sind auch Ponkis Zeitangaben ung ung und oder sogar widersprüchlich und haben oft approximativen Wert.\*\*\*

\*\*\* Anderseits stehen beim qualitativen Zahlenempfinden des Inders bestimmte Zahlenangaben in enger inhaltlicher Beziehung zur betreffenden Thematik, auch wenn wir diese nicht immer in Erfahrung bringen oder eis fühlen konnten.

# Spanning zwischen der personl, gestalthaften Ertahrung Kamanas und seinem formlosen, universalen und unsterblichen beistussen

FRage: WAs für eine mentale Vorstellung entsteht in Ihnen, wenn Sie spontan an Bhagavan denken?

Ponki: Warum soll man darüber sprechen, was nicht [wirklich] ist? Bhagavān ist ja nicht die sichtbare Gestalt (uruvam)! Für mich ist er das Eine [ēkam]. An die [äussere Gestalt denke ich nicht; ich messe ihr keine Bedeutung zu.

Frage: An welchen Kennzeichen haben Sie ihn als Bhagavan bzw. als jnanin erkannt?

Was soll ich darüber sagen? [...] Ist es möglich zu sagen, auf welche Weise Bhagavan ein jhani geworden war? [Lachend:] Es ist einfach so! Er war innen und aussen ein jhani! Man kann nicht einmal sagen, dass er ein jhani ist! Bhagavan überschritt auch diese Grenze! Ich kann keinerlei Merkmal angeben.

Selbst wenn wir 'Bhagavan' sagen, wissen wir nicht [was wir darunter zu verstehen haben]. Sobald ich das bemerkte, traf es mich wie ein Schlag[:kek].

Frage Wird R.M. Bhagavan genannt?

Bhagavan war mit der höchsten Wirklichkeit (paramporul), mit dem Einen völlig eins geworden. DArum nennen wir ihn 'Bhagavan'.

Frage: Welche Bedeutung hatte Ramanas Tod für Sie und Ihren sadhana?

Ich habe Bhagavan bloss einmal gesehen; und selbst das nicht in seiner Nähe - ich befand mich doch in ziemlicher Entfernung. Trotzdem erfüllt er mich noch heute und nimmt völlig in Anspruch. Auch wenn Leute sagen, dass er nicht [mehr] ist, lebt er für mich! Er ist nicht einfach die [äussere] Form; er ist nicht die Gestalt, [sondern] die formlose, kosmische Kraft (arūva-cakti; Skt. arūpa-śakti), welche alles durchdringt, wie 'das Öl den Sesam-Kern'.

Frage: Was bedeutet Bh. für Sie. Ist er Ihr Guru?

Ich betrachte ihn nicht als [äusseren] Guru; er ist mein Selbst (ātmā). Ich kann mir [Bhagavān] weder als Mutter noch als Vater vorstellen. Bhagavān ist alles, eine riesige, unermessliche Fülle (ore anupuranamāka). Aber wir vermögen nicht zu sagen, was er ist; Mutter oder Vater, und in welcher Verwandtschaft er [zu uns] steht. Nur sein Körper verfällt, sonst nichts.

Frage: Erachten Sie einen Guru als notwendig für den sadhana?

Für mich besteht keine Notwendigkeit. Nur wenn wir [ eine Form beilegen/schaffen wir [die] Guru[-Vorstellung]. Nacht dies und jenes, alles verschwunden ist, können
wir [ihn] nicht bloss als Guru betrachten. Bhagavan ist für mich nicht nur eir
Guru. Was sage ich da, o Bhagavan! Auf diese Weise stellst du [Ponki!] ja einen Grund
satz auf!

Diesen Zeugnissen einer unpersönlichen, universalen Ramana-Rezeption ist eine Stelle gegenüberzustellen im ZUsammenhang von Pohkis Beteuerung ihrer Unzertrennlichkeit von Arunacala-Bhagavan:

Mein Leben verläuft heute in ähnlicher Weise wie jenes von Kindern, die nichts unternehmen, ohne ihre Mutter gefragt zu haben. Fast genauso! Wenn ich irgendwohin zu gehen habe [sage ich zu Bhagavan]: 'Bhagavan! Du allein bestimmst über mich! Du allein fügst es, wenn ich [irgendwohin] zu gehen habe und wieder zurückzukommen habe!' Wenn dann jemand mit mir etwas unternehmen möchte, kann ich nicht [zusagen]; das fällt [mir] schre schwer. L...J. — Nach Veliyür [Vollne] oder mud wolch gegelen, bende ich micht.

Nicht nur dieses Abhängigkeitsverhältnis wie gegenüber einer Mutter, sondern auch die Bindung an die Photographie Ramanas als einzig notwendiges bzw. unentbehrliches scheint darauf hinzuweisen, dass Ponki noch auf dem Weg zur rein monistischen, unpersönlichen Verwirklichung von Ramanas Wesenheit ist, ungeachtet ihrer monistischen Antworten etc.

220

Formhafte und formlose Gestalt Bhagavans und das Verhältnis von Polytheismus und Monismus, von Vielheit und Einh

Val Holad (Markis) de (In Bezug auf die vornehmlich an einer Wand des Raumes hängenden Bilder von Ramana Maharsi, Vallimalai Svāmī und Satya Sai Baba einerseits und von Kanyākumārī, Murukan und Siva-Natarāja befragt, antwortet die ātma-yoginī Ponki:

[Lachend:] Erlauben Sie, Amma, Sie sind auch gerade so wie Kanyakumari, sagten bestimmte Leute und hängten deren Bild auf. [...]. Sie ist nicht meine istadevata.

(Schon zu einem früheren Zeitpunkt des Gesprächs beteuerte Ponki)

Meine istadevata ist ausschliesslich Arunacala-Bhagavan; nur Bhagavan.

An anderer Stelle erklärt sie:

Nur das Bild Bhagavans ist notwendig. Die übrigen [Bilder] sind von selbst [ohne mein Zutun] hinzugekommen; [es steckt] nichts weiter [dahinter]. Siva ist da, Arunaca-la ist da... Das ist bloss eine Form. Desgleichen ist auch [jenes]bloss die [äussere] Form Bhagavans. Bhagavan ist alles andere als diese Form! Ob man nun das, was gegenwär tig erscheint, wahrnimmt oder nicht, Bhagavan [im Bild] sieht oder nicht, Murukan sieht oder nicht, Sind alle Gottheiten bloss eine einzige! Eine anderer Gott [teyvam existiert nicht für mich. Das ist alles, was ich sagen kann.

(Vyl. Pointis Remann - Visionan und Ollenborgugen!)

Ponki: Ich bin im Jahr 1948 an Bhagavans Ort gekommen. Zu jener Zeit war es nicht mö lich [für mich] Bhagavān [direkt] von Angesicht zu Angesicht gegenüberzutreten; ich sah ihn von der Seite. Viele Leute waren zugegen. Er lag wie auf jenem [beka nten] Foto nach hinten gelehnt [auf dem Sofa] . 1 Ich schaute [ihn] aus ziemlich gro ser Distanz/Entfernung an und empfing seinen darsana (taricitten). Als ich so eine Zeitlang bei ihm war, kam aus Bhagavans Augen ein Strahlenglanz (kannin oli) [auf mich] zu und ich hatte das Gefühl, als ob er in mein Herz (en irutayattil payntatu pola) strömen würde. Damals aber verstand ich nicht, was [das bedeutete]. Als dies[es Gefühl] verebbt war, ging ich um den Berg (kiripiratatcinam; Skt. giripradaksina). Das war das erste Mal, dass ich Bhagavan besuchte? Als ich zum zweiten Mal [hierher] kam, war Bhagavan gestorben. Nachdem ich Bhagavans samadhi besucht hatte, kehrte ich [nach Vallimalai] zurück. Als ich dann zum dritten Mal kam, wurde das hier mein Wohnort. Seither existiert [nur] Bhagavan für mich, seit er selber mich hierher geführt h und gekommen ist, um mein Leben zu führen (ellä kariyamum ceytatu); [das ist] die Wahrheit. Doch soll man zu niemandem [über diese Dinge] sprechen. Selbst wenn man [mich danach] frägt, spreche ich nicht. Für mich ist Bhagavan im Herzen...

Nachdem er mich - unwissend wie ich war - [zu sich] gezogen hatte, brachte/verwand te er [mich] in einen Zustand, in dem kein Unterschied zwischen Form und Formlosigkei existiert. [...]. Selbst wenn ich [seine] Form verehre, ist sie [ebenso] formlos; so scheint es, wie wenn es im Tirem still wirde.

Bhagavan nahm alle Leute] wahr. Ich befand mich zuhinterst. Es ist [mir],

als ob er [mich] wie damals anschauen würde. Zwei strahlende Lichter kamen aus seine beiden Augen auf mich zu und ergossen sich in mein Herz. Genau so! Bhagavan erachtete mich für reif. Nicht jeder [kann] mit Bhagavan zusammensein; weder im Himmel noch auf Erden. Nur Bhagavan [d.h. nur seinesgleichen].

# Anhaltende Wirkung des ersten darsanas

Frage: Welches ist für Sie Ramanas Hauptlehre?

Nur jene göttliche Vision, die ich zu Beginn geschaut habe, ist von Bedeutung; sie allein, die mir geschenkt wurde und [in mich] gedrungen ist.

Sie für keiner anderen schlechten Gedanken Raum . Alles stirbt in ihr ab. Auf eben diese Weise hat mich Bhagavan als . Schüler angenommen, als ich noch blutjung war! Was [brauche ich] mehr? [Seither] existiert weder moralische Befleckung noch Wunschdenken.

3 Abjerden davan, dass Prikis Aufurthall kury var und viele finde aumsend vann, schind zwischen de mid lemene kainde Undenhall studgefinden zu belen.

Zätkontu vittar. Winslow gibt für al-kolla: "to employ as a servant, admit as a wors

pper, devotee, etc. - used in reference to the deity, or a great person - implying grace or condescension in the receiver, and benefit to the person taken; atimaikolla Til. XIII, IIII. 1.

22

80

Der Guru zieht den Schüler wie mit einem Lockvogel an

Ponkijin Bezug auf ihren Weg zu Bhagavan und desser Anziehungsweise:

...jene göttliche Vision war die Hauptsache. Um mich am Anfang anzuziehen, handelte er so. Wenn Kinder weinen, geben wir ihnen eine Banane; nicht wahr? Ebenso musste man sich jenes Kindes annehmen, als welches ich unverstehend irgendwo im Wald lebte. Wie hätte ich [von alleine] zu Bhagavan finden können? Deshalb schenkte er mir eine Vision Er zog [mich] zu sich, indem er [mir] etwas gab. Aal ich hierher [Tiruvannamalai] kam war [für mich] alles zu einem Ende gekommen.

### Göttliche Offenbarungen

Neben der Erfahrung von Ramanas Strahlenglanz während ihrer ersten Begegnung mit Ramana berichtet Ponki von den weiteren Ramana-Visionen bzw. Offenbarungen (kāţci):

Vor zwei Jahren steckte ich in grossen Schwierigkeiten. [Wegen einem Beinleiden] konnte ich nicht mehr gehen und konnte mich in der Versenkungsübung (tiyānattil) nicht [mehr] konzentrieren! Eben als ich an Bhagavan dachte, verfing ich mich an einem Baum¹, und als ich dort im aśrama im Begriff war, all die Dornen zu entfernen, stand Bhagavan vor mir - so war es mir! [...] Das war eine Offenbarung(kātci) für mich! Die dritte Offenbarung [war], als Bhagavan in diesem Zimmer als Daksināmūrti dastand; dort auf der Bettstatt - wie Daksināmūrti! Ich besass einen gesprungenen Topf. Nachdem ich [ihn] ganz getrocknet hatte, legte ich eine Tafel darauf und setzte [ihn] auf sie [die Bettstatt]. Auf ihr erschien [dann] Bhagavan als Dakṣināmūrti! Eben darum habe ich jenes [Dakṣināmūrti-]Bild gekauft und aufgestellt. [...]

Bei der vierten [Offenbarung] sass Bhagavan so [mit untergeschlagenen Beinen] da. Ich erweise [ihm] meine Ehrerbietung. Als ich mich dabei [vor ihm] niederknie, nimmt Bhagavan [meinen] Kopfund legt [ihn] in seinen Schoss. Drei Mal machte er das. Auch heute geschieht es manchmal, dass Bhagavan erscheint; jener Strahlenglanz (oli payvati strömt auch heute. [...] Diese Liebe [Bhagavans] verbindet immer. In dieser Liebe sind wir alle eins.

<sup>1</sup> kutai, der mit langen Dornen ausgestattete Mimosa-Baum.
2 katci kann sowohl die sinnliche Wahrnehmung eines dunden und fills hur sein als

### Verinnerlichter atma- bzw. mauna-sädhana

Ponki:

Ein sadhana existiert nur, wenn ein Körper vorhanden ist [um ihn zu tun]. Die Übung der Versenkung (tiyanam; Skt. dhyana) besteht darin, den Körper abzulegen. Ich verfolge ausschliesslich den atma-sädhana! Für die Verwirklichung des Selbst eignet sich nur das Selbst selber. Mehr vermag ich darüber nicht zu sagen.--- Nur jene, deren Gemil (manatu) nicht gezähmt ist, müssen sich der Versenkung widmen.

Ich übe ātma-vicāra. Wer übt ihn? Bhagavān; ich selber tue nichts dabei.

Nur wenn im Körper [moralische] Befleckung, grosse Last und Unwissenheit (afnanam) vorhanden ist, muss man sädhana üben, um all das zu beseitigen! [...] Nur wenn man 21 h nach Essen, Gold , Besitz oder etwas ähnlichem verlangt, muss man viel sädhana üben.

### sadhana und Ethik

Für Ponki kann sadhana nur bei einwandfreier, d.h. nach den anerkannten traditioneller Verhaltensregeln ausgerichteten, moralischen Führung (olukkam) geübt werden: "Die wichtigste Tugend (olukkam) ist dabei brahmacarya."

Für jeden einzelnen Menschen gibt es einen sädhana: cariyai, kiriyai, yokam nanam. As ohne all das ist aber jene höchste Wirklichkeit (paramporul) für sich allein ein sach na. Was vermag einem dann die Ausübung jener sädhanas zu geben?

#### Verinnerlichter mauna-sadhana

Ich pflege die ganze Zeit stille zu sein (cummav-iruppen). [...] Ich spreche nur mit Bhagavan; mit niemand anderem. [...] Mit wern sollte ich sonst sprechen? Nur wenn jemand kommt, spreche ich.

(Auf unsere Frage, ob sie ein Schweigegelübde abgelegt habe, sagt Pohki:)

Ich bin immer im mauna. Nichts existiert ohne mauna. [...]. 'Ich' (nan) ist nicht mauna. Was bedeutet darin, nicht spreche zu dürfen? Bloss darin? Übermässige Rede [aber] darf auch nicht sein. Für mich existiert nichts anderes [als mauna].

In dereinstimmung mit diesem verinnerlichten mauna-sädhana vermeidet P. Gesellschaft. Sie nimmt an keinen <u>satsangas</u> und <u>bhajanas</u>, Riten oder Wallfahrten teil und widmet sich ausschliesslich der Stille-Übung, die sie durch die (innere?) Rezitation von Ramanas ArAks. auflockert.

20 W

71

150

## Arunaala- śiva : Magnet und mahamantra

Frage: Gibt es eine Erklärung dafür, dass Arunacala ein besonderer Ort ist?

mung gemacht hat, antwortet:

Ich vermag keine Erklärung dafür zu geben. Das Selbst, das Innere (ullam), muss sie geben! Was für ein Verständnisvermag eine äussere Beschreibung schon zu vermitteln? Nur fürsich selber ist des zu verstehen. Die Erklärung liegt in der verstehens mässigen Versenkung darüber (unarntu atanai ninaittal). Ich weiss nur so viel, dass er [Arunācala] einen wie ein Magnet anzieht! Diese Anziehungskraft ist immer [und überall] vorhanden. Wohin man auch geht, überall ist Annamalai!

Frage: Machen Sie in Ihrem sadhana Gebrauch von irgendeinem mantra?

Ich kenne alle mantras. Welches mantra auch immer, alles ist bloss das [eine]

Arunacala[-mantra]. Immer wieder rezitiere ich für mich Bhagavans [Arunacala-]Aksaramanamalai. Wenn ich nicht stille bin, sage ich es vor mich hin. Das ist alles. [...].

Ich kenne alle mantras; alle sind [mir] offenbart worden. Aber alle sind in einem einzigen, in Bhagavans Namen [enthalten]. Ich verwende nur Bhagavans Name. Wenn ich ihn sagen soll: & ist man alle Arunacala-Siva selbst!

Der Refrain von Ramanas ArAks. lautet:
arunācala-civa arunācala-ci

Ponkis Alltag: Ich stehe um drei Uhr in der Früh auf und verharre in der Stille (pēcāmal). Um vier Uhr bereit ich Kaffee und einen Imbiss zu und erledige alle anfallenden [Haustarbeiten. Dann wasche ich mich. Nachdem ich gebadet habe, schmücke ich das Bild Bhagavāns mit Blumenblüten und bin [wieder] eine Weile still (cummāv-iruppēn). Hernach gehe ich zum āśrama und komme wieder zurückinehme ich eine Kleinigkeit zu mir und gehe auf die giripradaksinā. Früher ging ich jeden Tag: Nach der Rückkehr und einer Ruhepause [gehe ich] wieder zu Bhagavāns [samādhi].

Hier [in meinem Häuschen] sitze ich immer still für mich. Manchmal lese ich etwas asu Bhagavans Werk; sonst (ich einfach still bin. Gibt es eine Arbeit zu erledigen, so mache ich sie. DAs ist alles. Dass ich Bhagavan [in Gedanken] je aufgeben würde, kommt nie vor auch heutzutage gehe ich noch ab und zu auf die giripradaksina.

(Auf unsere Frage, ob sie aus Gründen des <u>sadhanas</u> ihren Schlaf einschränke:)

Das kann ich nicht sagen. Ich pflege die ganze Zeit stille zu sein. Schläfrigkeit
befällt mich selten/kaum/nur schwer; um ein, zwei oder drei Uhr[www].

(Auf unsere [überflüssige] Frage in Bezug auf die Zeit, die P. für ihren sädhana täglich aufzubringen vermöge, antwortet sie:)

Es gibt keine bestimmte Zeit [dafür]. Ich habe immer Zeit. Jetzt sind Sie gerade gekommen; oder wenn jemand anders mich besucht, spreche ich etwas. Sonst ist das hier einsamer Ort.

(Vgl. Verinnerlichter mauna-sadhana).

164

A7mh

<sup>1</sup> Wahrscheinlich in einem raheliegenden Tempelteich.

<sup>2</sup>Das heisst die eigentlich rituelle, doch häufig ebenso devotionale Linksumgehung des heilig Berges.

Mandernorts sagt P., dass sie [vor Bhagavans Bild] ein Licht anmache, doch sonst nur

## Plädoyer für unkonventionellen, natürlichen samnyasa

Pońki stellt kritisch die Frage:

Bedeutet samnyāsa bloss eine andere [äussere] Verhaltensweise (murai)? Für den [konventionellen] samnyāsa gibt es eigene Verhaltensregeln (muraikal), und so viele Unterweisungen sind für ihn erforderlich; er muss der für diesen Weg bestimmten Verhaltensweise entsprechen... All das ist überhaupt nichts [wert]. Es gibt einen anderen Weg [des samnyāsa]. Für jene, die in der angeborenen Natur (iyarkai gilt das nicht. Bhagavān ist seine angeborene Natur geworden. Was eriber Bhagavān [darüberhinaus]? Als der Sankarācārya [nach Tiruvannāmalai] kam, sagte er: 'Ich erteile samnyāsa.' [Lachend:] 'Ich brauche keinen [samnyāsa]', sagte Bhagavar 'Ich brauche keinen', hat er gesagt.'

Wahrscheinlich zu Schülern, da er den Sankaracarya, der während seines Aufenthaltes in Tiruvannamalai den asrama nicht besuchte, nie persönlich gesehen hat.

Äusserer Verzicht, ein Mittel des Gurus zur Entwicklung von Vollkommene Hingabe in Vertrauen und Liebe an Bhagavans Führung

Ponki in Bezug auf ihre prekäre Existenzgrundlage - sie erhält bloss unregelmässig Naturalzuwendungen von ihrem Heimatdorf und Tiruvannamalai, wahrscheinlich von der Sadhu chowltry:

Ich mache mir keine Gedanken darüber; dem Bhagavan versieht mich auf diese Weise. Ich denke nicht daran, ob es heute two [zu essen] gibt, ob es morgen two [zu essen] gibt, ob es morgen two [zu essen] gibt, [...] Alle Leute fragen mich: "Wovon leben Sie? we will be "Was soll ich darauf antworten? Bhagavan hat [mich] hergeholt; er hat [mir] das Leben geschenkt; er wirkt alles, was notwendig ist. Darum habe ich [Gott -]Vertrauen (nampikkai); denn er führt [mich] ständig. Ohne Fasten [bzw. Verzicht] gelangt man nicht zur [Berg-] Spitze.

Ponki beteuert desgleichen, dass sie nie Probleme oder Fragen in Bezug auf den sadhana habe.

K. PADMANABHAN (IYER): wurde als zweites dreier Kinder einer ärmeren Saiva-brahmanischen Familie tamilischer Herkunft geboren, verbrachte abe den Grossteil seines Erwerbslebens als Ingenieur (B.E.C.) in staatlicher Anstellung in Bangalore. Weniger sein Vater, der – angeblich ohne besondere Berührung mit westlichem Gedankengut – ein überzeugter Atheist war, als seine traditionsbewusste, fromme Mutter und hochstehender, teils mode nerteils traditioneller Bildungsgang legten den Grundstein für seine orthodoxe und zugleich in der modernen technologischen Kultur verwurzelte Persönlichkeit, in welcher die Spannung zwischen dem ursprünglich ganzhe lichen, magisch-intuitiven Weltverständnis des Ostens und dem lichen, werstendes des Westens, aber auch zwischen blindem Glauben einerseits und selbstbewusstem, unabhängigen Denken anderseits, deutlich zum Ausdruck kommt.

Seine Mutter bezeichnet P. Als seinen ersten Guru, welche ihn mit der epischen und puränischen Tradition vertraut machte und zusammen mit sein originalen Schullektüre volkstümlicher und poetischer Sanskrittexte wie Hitopadeša und Werke von Kalidasa in seinem moralischen und ästhetischen Empfinden formte. Von klein auf war er von jener volksnahen Religiosität fasziniert und liebte es alle möglichen Tempel zu besuchen, abgesehen davon, dass er über das upanayana in die üblichen brahmanischen Pflichte eingeführt wurde, welchen/er jahrzehntelang ohne Fehl nachkam. Seine ista devata war zwar Rama, welcher ihm mehr als Krsna bedeutete, doch betont er, dass sein Gottesglauben nie exklusiver Art war und insbesondere devī in ihrer wohlwollenden Form als Parvati miteinschloss. Der sensible Sech zehnjährige, der sich seit jungen Jahren gegenüber jeder Art von Leiden nicht zu schützen wusste, erlitt in seiner Ausbildung einen einjährigen Rückschlag, als er die sich häufenden Leiden in seiner Familie nicht meh verkraftete und seiner eigenen Aussage zufolge apathisch und fast monomaniatisch wurde. Jahre später ging sein übersteigertes Engagement (kompensatorsicher Natur?) als Spitzenleichtathlet vorzeitig in einem unheil baren Rückenleiden unter. Seine Leidenszeit setzte sich aber auch in anderer, verstärkter Weise fort, als er eine bald herzkranke, doch tiefreligiöse Frau heiratete. Ihre jahrelange Bettpflege vermochte er als atma seva und verhüllte Segensbezeugung ("blessing in disguise") wer Warneligottheit tragen, zumal er seine meditativ veranlagte Frau, welche dem theosophisc okkultistischen mahatma Maitreya anhing, als seinen (zweiten) Guru betrachtete, welche seinem religiösen Leben neue Impulse verlieh. In seine Ratlosigkeit, in welche den Vierzigjährigen ihr früher Tod mit einer zwölfjährigen Tochter in ökonomisch schwierigen Verhältnissen hinterlass hatte, wurde er - ohne selbst eine Neigung dazu zu verspüren - von Freun den zum modernen bhakti-Heiligen Svāmī Rāmdās (1884-1963) gebracht und auf deren Veranlassung von diesem in das Rām(a)nām(a)-mantra (om šri rām jaya rama, jaya jaya rama) eingeweiht Im asrama von Ramdas soll e

zu lassen und schliesslich zu verheiraten. Neben seiner Initiation durch Rāmdās, seinem dritten Guru, welchen er u.a. mit pada-pūja verehrte und fast jährlich besuchte, führt P. die Intensivierung seiner spirituellen Aktivitäten auch auf den Verlust seiner Frau zurück, so wie Leiden überhaupt seine religiöse Leidenschaft verstärkte, ohne dass er darüber sein weltlichen Verpflichtungen vernachlässigt hätte. Statt aber ein Theosoph zu werden oder sich mit "Papa" Rämdas' Rämnam-sadhana zu begnügen, fühlte sich P. stärker, bzw. ebenso zum Ramakrsna-matha in Bangalore unter Svam Tyagisvarananda und den im Süden lebenden Sankaracarya, insbesondere Candrasekhara Bharati, hingezogen, bei welchem er drei Monate Bhagavadgītā-Unterricht genoss, damit verbunden aber auch allgemeine Richtlinien für die Lebensführung und moralische Hilfestellung) erhielt. Ohne eine soziale oder politische Reform anzustreben und einer beizutreten, war er allein auf die Lösung seiner eigenen Le bensaufgaben, einschliesslich seiner spirituellen Realisation, ausgerich tet, wobei ihm aber namentlich Vivekanandas karma-yogin- und seva-Ideal al's Leitbild diente. Auf einer anderen sadhana-Ebene liess er sich von einem orthodoxen Berufskollegen in das gayatrī-mantra einweihen, worüber er später eine kleine Schrift verfasste(1961) und welches er fortan ohne samdhya-vandana praktizierte, worin er den Glauben verloren hatte. Solan ge sein Bruder lebte, vollzog er die Totenriten (śrāddha) für seine Elte und Frau selbst, später (beauftragte) über Schenkungen wohltätige Insti tutionen damit. Wie üblich in Indien liess er sich mit fünfundfünfzig Jahren pensionieren, so dass er sich ganz seinem karma-yoga und seva-sädhana widmen konnte, indem er seine Berufserfahrung und Arbeitskraft in den Dienst von Tempeln, āśramas und karitativen Institutionen - einem Alters- und Behindertenheim, Spital usw. - stellte. Ohne eine Erklärung dafür geben zu können, "geschah es schliesslich, dass Bhagavan mich hier herzog, um für das āśramam zu arbeiten", als er bei einem zufälligen Besuch vom Präsidenten um seine aktive Hilfe bei der Beilegung eines politischen Streitfalles und der Errichtung von Gästeunterkünften gebeten wu de. P. war zwar Ramana bereits zwei Mal in seinem Leben begegnet, doch b tont er die Zufälligkeit beider Besuche; der erste als er als Dreizehnjähriger den Heiligen im Skandasrama sah, der zweite elf Jahre später -1929 -, als ein Tennis-Verbansspiel an Ort Gelegenheit gab auf Wunsch anderer für eine halbe Stunde seine Gegenwart aufzusuchen. Ueber jene Be gegnung berichtet P .:

aber die innere Ruhe gefunden haben, in welcher er den ENtschluss traf, Witwer zu bleiben, und welche ihm die Kraft gab, seine Tochter ausbilden

"Gleichwohl sein Blick für einen Moment auf mich fiel war ich weder von ihm noch vom vollständigen Schweigen in der Halle im geringsten beeindruckt. BEvor wir die Halle verliessen streckte ich mich – wenngleich ziemlich widerwillig – auf dem Boden vor ihm hin. Ich war zu jung und un reif damals [...]"(Padmanabhan 1969, 103).

Ohne sich in den mehr als dreissig dazwischenliegenden Jahren je wieder mit Ramana beschäftigt zu haben, bezeichnet P., seinen dritten Besuch in Ramana-asrama als Wendepunkt seines Lebens(ebda., 104). In unserem Genicht als Höhepunkt, denn als Enc spräch wollte er jedoch Ramana station verständen wissen. Auf dem Hintergrund seines religiös und sozi politisch unabhängigen Helferwillens wuchs parallel zu seinem uneigenní tzigen Engagement nicht nur in der bautechnischen Entwicklung des äsran und über seine Faszination für die täglichen Tempelrituale im asrama la sam auch eine geistige Affinität mit Ramana und ein beharrliches Bemühe um die Verwirklichung seiner Lehren, gegenüber welchem seine bis heute verminderte seva-Aktivität und sein Interesse für die äussere Entwicklu āśrama allmählich an Bedeutung verliert. In seiner Eigenschaft als nonkonformistisches Mitglied des Verwaltungsrates von 1967 bis 1969 und mehr oder weniger permanent im asrama ansässiger Sadhaka und Sevak; seit jener Zeit, ist P. einer der wichtigsten Informanten in Bezug au-jüngere die asrama-Entwicklung, der uns in uneingeschränkter Offenheit ungeschminkt/auch über brisante Angelegenheiten informierte. Sechs Sitzung: à anderthalb bis zwei Stunden; zusätzliche Sitzungen über die Entwickl des āśrama. Sprachmedium Tenglisch.

LOO BELIE SURFERENCE

South O.K. mondel souffe blug / februstechill ) and utersell benefung ( ) V

W. RENGARAJAN (IYER), 1914 als einziger Sohn einer mittelständischen Saiva-brah manischen Familie in einem 30km von Tiruvannamalai entfernten Dorf

aufgewachsen, gehört zu jenen Schülern, welche seit ihrer Kindhei eine enge Beziehung zu Ramana unterhielten.

Sein schweigsamer Vater, dessen einfachen, unverhafteten Lebenswandel R. als heiligmässig beschreibt und bereits Verehrer Ramanas und Anhänger des Arunacala-Kultes war, pflegte ihn bei seinen asrama-BEsuchen nehmen. Von der ersten visuellen Kontaktnahme an übte Ramana eine starke Anziehungskraft auf den Jungen aus, welchem der einfache Lebensstil im äsrama von Hause aus vertraut war. Sein eigenes Elternhaus war eine beliebt Herberge alle Ramana-bhaktas und Sadhus, deren Gesellschaft er aufsuchte un seine Persönlichkeitsentwicklung prägte. Ohne direkte Anweisung übte R. in Nachahmung dieser Vorbilder bereits mit zehn Jahren jeden Morgen asanas und meditierte abends über seinen Guru Ramana. Häufige Traumvisionen von Ramana und Murukan, der Wunschgottheit seiner Kindheit, welche in seiner Vorstellur bald mit jenem verschmolz, stellten sich ein. Sein upanayana fand in Anweser heit des alten Sańkarācārya in Kāñci statt, zu welchem er sich-wie schon sei Vater zeitweise eng verbunden fühlte. In einer langen persönlichen Aussprach habe ihn jener angewiesen gayatri-japa zu üben. Im selben Atemzug fügt R. hi zu, dass 'Bhagavan' jedoch sein erster und letzter Guru sei: "Er ist meine Gottheit, mein Guru, mein ein und alles."

Nach Abschluss seiner Schulzeit brachte ihn ein Ramana-bhakta für längere Zeit ins āśrama, welcher ab seinem fünfzehnten Lebensjahr sein zweites Elter haus wurde. Als intelligenter Jüngling brahmanischer Abstammung wurde er zu allen möglichen Arbeiten herangezogen, welche er zumeist in Gegenwart des Guru verrichten konnte. Diese glücklichen Umstände, welche er mit dem aus früheren Geburten stammenden religiösen Verdienst (punar-punya) in Verbindur bringt, gaben ihm Gelegenheit seines Gurus Seins- und Lehrweise in sich aufzunehmen. Darüberhinaus machten ihn die vielfältigen Guru-Sisya-Dialoge mit der philosophischen Tradition vertraut, mit welcher er sich ausschliesslich in Ramanas Aufarbeitung und über die von ihm empfohlenen Werke intensiv auseinandersetzte, und verliehen ihm einen unerschütterlichen Glauben in Ramana ätmavicara. Da er die physische Nähe seines Guru nicht missen wollte und für immer bei ihm zu bleiben gedachte, lehnte er alle angetragenen Arbeitsstelle ab. Als einzigem männlichen Nachkommen war für ihn ein Uebertritt in den sam nyasa allerdings so gut wie ausgeschlossen und es schien nur eine Frage der Zeit zu sein, wann seine Familie zur Garantierung des Stammbaumes, welcher auf dem Hintergrund des eingefleischten Ahnenkultes höchste Bedeutung zukomm sowie zur Deckung der Lebenshaltungskosten der näheren und gegebenenfalls auch der weiteren Familie wieder die Hand auf ihn legen würde. Ein Brief seiner inzwischen verwitweten Mutter, in welchem ihm der Antritt einer Stelle eröffnet wurde, kam in Ramanas Hände, welcher den nun Zwanzigjährigen gleichsam an Vaters Statt sogleich zur Annahme aufforderte

und sogar das-gleichwohl spätmöglichste-Datum von R.s überaus schmerzlichen Abschied festlegte, womit er seinem welt-unerfahrenen Schüler keinerlei Wah Auch die Verheiratung durch seine Mutter liess nicht lange auf sich warten und wurde, als seine erste Frau jung verebenso ein zweites Mal gegen seinen Willen durchgesetzt! Im Ver lauf seiner erfolgreichen Karriere in einem britischen Oelkonzern bekleidete er verschiedene Kaderpositionen, welche häufige Versetzungen innerhalb des Tamillandes und die weitgehende Annahme des westlichen Lebensstils, einschliesslich gesellschaftlich bedingtem, zeitweisem Nikotin- und Alkoholkonsum, mitsichbrachten. Ein vairagin von Natur aus, blieb R. in seinem Wesen dennoch einfach und bescheiden und verlor seinen spirituellen Lebenszweck ni aus den Augen, zumal er seinen Guru wenn immer möglich besuchte und sein Glauben an ihn nie in Frage stand. 9 Obschon er auch auf Geschäftsreisen seine spirituellen Praxis, welche im Wesentlichen in mantra-japa und atmavicara be steht, täglich ein bis zwei Stunden einräumte, befällt ihn heute gerade im Zusammenhang mit seinem sädhana Wehmut, wenn er sich der brachten Jugendjahre entsinnty. Im Bestreben die spirituellen Interessen gleich dem väterlichen Vorbild mit seinen weltlichen Verpflichtungen harmonisch zu verbinden – deren letztere gewissenhafte Erfüllung er mit als sädha na versteht -, lebt er seit seiner Pensionierung mit fünfundfünfzig Jahren familie - zwei seiner acht Kinder sind noch unverheiratet in der Nähe des äsrama, in welchem er sich tagsüber in der Administration un als Veranstalter von kleinen satsangs und Rezitationen nützlich macht. Ausundem Als auch ihn in den fünfziger Jahren der Hinschied seines Guru schwer traf. in dessen Erinnerung begründete er $\lambda$ in Sattur (Ramnad Dt.) eine wohlgedeihende Schule und veransta tete vielbesuchte bhajanas von Ramanas Werken mit anschliessender Meditation Bestimmend für R.s Leben ist die für die hinduistische Gesellschaft so charakteristische Spannung zwischen geistiger Freiheit und religiöser Verwir lichung einerseits und sozialer Verpflichtung in unfreiem Rollenspiel anderseits, welche in seinem Fall zu einer Art Doppelleben führt einen zwiespältigen Eindruck hinterlæss . <del>Mit der spürbar drückenden V</del>erquik kung seines ausgeprägten Pflichtgefühls als Haupt einer Grossfamilie mit seiner Verpflichtung zur Lovalität gegenüber der asrama-Führung, von welcher er über ein (vergünstigtes?) Mietsverhältnis abhängig ist, hängt es zusammen in der Oeffentlichkeit als orthodoxer Brahmane in unpersönliche

gefühlloser Haltung entgegentritt, indessen im vertrauten Gespräch neben dem nüchternen jänna-Sädhaka der glühende Ramana-bhakta und Ramana-Purist hervortritt, welcher seine Trauer über den Wandel des äsrama und den Stand des heute praktizierten sädhana nicht verbergen kann.

R.s soziale Konfliktsituation gebot ihm freilich auf diese Themen aus unseren zwei Sitzungen von insgement fauf Stunden indirekt einengeben oder aberbeugt offen zu lenen.

Angesichts der Macht, welche von der noch immer von der traditionellen Ethik bestimmte öffentli chen Meinung über die soziale Gewissensbildung auf das Individuum ausgeübt wird, welches ja in Indien nachwiever in erster Linie Glied einer Gruppe ist, sollte dieses konformistische Verhalten, das in unserem Falle mit grossen Opfern verbunden war, nicht als feige missverstanden werden.

Tyagarajan Iyer

B.N.CIVARAM wurde 1948 als fünftes Kind einer elfköpfigen, kanaresischen Brahmanenfamilie geboren, wuchs aber im Tamilland in der Distrikt-Hauptstadt Salem auf. Leitmotif seines bisherigen. Lebens ist die Verwirklichung und Durchsetzung traditioneller spiritueller Ideale gegen-über einer in äusseren Konventionen und Ritualvorschriften festgefahrene Familie und Gesellschaft.

Zu sermen traditionellen Erziehung in orthodox-hinduistischem Milieu gehörte die frühmorgendliche Andacht vor dem Kultbild Nancunni-Icuvarars (Skt. Nilakantha), der sivaitischen Familien- und Wusschgoffheit Civarams, und später, nach der ordnungsgemässen upanayana-Weihe, die täglich zweimalige samdhya-vandana-Zeremonie. Mehr als strikte Ritus praxis und öffentliche Tempelbesuche liebte es der in vier Sprachen (Ka., Ta., Te.) gewandte Civaram alle möglichen religiösen Texte, insbesondere die von ihm gesammelte stotra-Literatur des Senstrif-Autors Venkate sa und des Sankara-Schülers Totaka in Tamil , bzw. - nach Anteitung sein Vaters - im Sanskrit-Original regelmässig zu rezitieren. Jene straffe ethisch-rituelle Disziplin legte in ihm jedoch in Verbindung mit seiner geishaliterarischen Verwurzelung in der Tradition das Fundament für seine früh asketische Standhaftigkeit und sein Durchhaltevermögen in der geistigen Disziplin aller sozialen Hinderwise zum trotz. Auf dem Hintergrund seiner schematischen, auf strikte Erfüllung seiner sozialen und rituellen Pflic ten und absolute Unterwerfung unter den Willen seiner Eltern und ältere Brüder bedachten Erziehung und dem dadurch bedingten Mangel an Ich-Gefühl und Selbstvertrauen vermochte er hingegen lange keine Eigeninitiat: ve und wederreichende Lebensinteressen zu entwickeln. Es bedurfte der Lektüre von Vorträgen Vivekanandas - insonderheit über dessen religiös-nationalistischen Ideen - , welche in den neuen Schullehrplan aufgenommen worden waren, um Bewegung in die bislang einförmige Persönlichkeitsent wicklung Civarams zu bringen, der, in der zehnten Klasse sitzengebliebe sich nur für Kricket begeistern konnte. Rückblickend glaubt er, über je Lektüre einen ersten Berührungspunkt zur Spiritualität, Selbstvertrauen

das sozialethisch verstandenem karma-yoga, stellt jenes in den Dienst verläufigen an von Naturkatastrophen betroffene Landsleute und macht es zu seiner vorläufigen Lebensphie und persönlichen Überlebensstrategie: "[...] selbstloser Dienst [am Menschen] wir die einzige Genugtuung

Auf ideologischer Ebene rechtfertigt und verbindet er seine Sozialaktivitäten mit seinem Traditionsglauben unter Verweisung auf ein angebliches Zitat Vivekanandas, demzufolge Siva durch die Armer hilfe mehr zu erfreuen sei, als durch die Verehrung seiner selbst, ohne

zu wollen. In den Fusstapfen Vivekanandas der ihn mehr beeindruckte als Gandhī und Vinobā Bhāve, entwickelt Civaram auf der Grundlage seines erwachten Selbstbewusstseins einen praktischen Lebenssinn und beginnt noch als Sechzehnjähriger auf selbständige Weise für wohltätige Zwecke Geldmittel zu sammeln. Im Bestreben den Wert seiner Arbeitskraft und damit die Effizienz seiner Hilfe zu erhöhen, bildet er sich schulisch fort und beschafft als Strassenverkäufer zugleich weitere Mittel für

seine philantropischen Pläne. Nach der Übersiedlung nach Bangalore zu einem seiner älteren Brüder sieht er seine Anstrengungen mit einer gutbezahlten Anstellung in einer Bank belohnt. Seine Pläne,

für sich selbst zu leben "naum nach eigenem Gutdünken über sein Ein kommen verfügen zu können, werden jedoch durch die Interessen seiner verständnislosen Eltern und Brüder durchkreuzt, welche ihn alsbald für den Unterhalt der Eltern und jüngeren Geschwister verantwortlich machen traditionelle Autoritätsgläubigkeit verbietet ihm dabei, eigene Interessen geltend zu Sein Vorhaben, ein Heim für obdachlose Kinder aufzubauen und als padagogische Institution zu führen, scheitert aber auch an seinem vertieften Studium von Vivekanandas Schriften, in dessen Verlauf er auf folgende Stelle stösst:

"God has not fallen into a ditch for you and me to take and help him.

Attaining realisation of the Self is the greatest service that one can do." Zwanzigjährig gesteht sich Civaram ein, dass trotz dem selbstlosen Geist in dem er seine sozialen Pläne zu verwirklichen suchte, ein zumindest unterschwelliges Gefühl der Ich-Täterschaft erhalten blieb und er zu dessen völligen Transformation - in Ergänzung seiner sozialen Aktivitäten - höherer Ziele bedürfe, nämlich tapas und Selbst-Erkenntnis. Eine Brücke für Civarams allmähliche Wandlung vom sozialen Aktivisten Vivekanandscher Prägung zum asketisch-introvertierten Gnostiker in Ramanas Gefolge bilden seine wöchentlichen Besuche und Teilnahme an Veranstaltungen des "Ramakrishna-Math" in Bangalore. Anlässlich des Besuchs von Svami Vireśvarananda, dem damaligen Präsidenten des "Ramakrishna-Math" in Belür, lässt er sich auf Anraten von Monden vertrauensvoll in eine mantra-Praxis einweihen. 3 Eine zweite Brücke zur Verwirklichung seines gewandelten Heilsverständnisses stellt die für ihn unerklärliche Begeg nung mit Ramanas Erstlingswerk "nan yar?" dar. Zwar sind ihe schon Jahr zuvor Osbornes Monographie und andere lamage Schriften che ihren Eindruck auf ihn nicht verfehl en. Da ihn aber seine täglich zwei- bis dreistündige samdhya-vandana- und mantra-japa-Praxis auch inn lich ausfüllt, er keine Veranlassung nach neuen Wegen zu suchen. Die rätselhaften Umstände, unter welchen er eine alte, seit langem vergriffene Tamil-Ausgabe jener kleinen Schrift Ramanas in seinem Bücherge stell vorfinde, einerseits, und deren lehrhafter Inhalt, von welchem er sich sogleich angesprochen fühlt , anderseits, üb en nun einem unwiderstehliche Anziehungskraft auf ihn aus. Mit dieser verbinde sich ausserdem seine Gewissheit, dass diese Lehren einer persönlichen Lebensnotwendigkeit entsprüchen:

"Dieses [Buch] gab mir nicht nur Inspiration. In dem Augenblick, als ich es las, spürte ich, als ob sich das Gemüt (mind) von selbst auf die Lehren einstimmtel..

Das war es, dessen ich tatsächlich bedurfte. Doch war ich mir [manes Bedarfeitzes]

nicht bewusst [und] war nicht auf der Suche danach. Es kam von alleine [und Meigengen] und stimmte geradewegs [mit meinen inneren Bedürfnissen] überein."

Obgleich er Ramanas Methode der Selbst-Ergründung gegenüber seiner gewohnten Ritual- und [und praxitation of the content of the content

Durch den traditionellen Glauben, durch der Verwirklichung seiner spirituellen Zielsetzung näher zu kommen, entschliesst sich der unter dem Einfluss von Mönchen des "Rämakrishna-Math", welchen Civarams natürliche Neigung und wachsende Bereitschaft zu einem Leben der Entsagung und geistigen Disziplin aufgefallen war, sich als Novize, bzw. brahmacarin ihrem Orden anzuschliessen. In der Versenkung am Karfreitagmorgen, dem von ihm selber für den Aufnahmeritus als glückverheissend auserwählten Tag<sup>4</sup>, vernimmt er eine unüberhör bare Stimme im Herzen, seinen antaratman, sein "[zu tiefst] im Innern befindliches Selbst", in Form eines "einzigen, während zehn bis fünfzehn MInuten andauernden, ununterbrochenen Gedankens":

"Das ist nicht dein Ort!"

DO.

In der Überlegung, dass eine mentale Täuschung oder Vorstellung nicht in derselben Form beliebig andauern könne bzw. hohe Konzentration erfordert und anderseits (echte) Konzentration die Überwindung der Mentaleber (mind) bedingt, stellt er die Echtheit und Vertrauenswürdigkeit jener Stimme, welche ohne sein Dazutun anhäch ausser Zweifel. Er zieht die Kündigung seiner Arbeitsstelle zurück und begibt sich im Rahmen eines langen Urlaubs auf eine südindische Pilgerreise mit dem Ziel, seinen wahren Bestimmungs ort zu finden. In Tiruvannämalai begegnet er Annämalai Svämi, einen berähenstelle zurück und begibt sich im einem eigenen asrame eine Tokale Schülerschaft um sich geschart hat, dessen Einladung zum Verweilen er Folge leistet. Im Vertrauen auf seine innere Stimme gibt er sich dessen Führung in gutem Glauben hin und verstrickt sich allmählich in ein enges Abhängigkeitsverhältnis. Wie an späterer Stelle näher erläutert wird, entspinnt sich in der Folge ein halbjähriges Seilziehen zwischen Annämalai Svämi, dem zeitweiligen Guru von Civaram, und dem Sankaracarya von Badrinath, dem zu jener Zeit in Madras weilenden kula-

quru von Civarams Familie, auf der einen Seite und seinen Eltern, welche diesen in ökonomischer Hinsicht zugkräftigsten Sohn unter keinen Umständen ziehen lassen woll en, auf der anderen Seite. Aufgrund von Civarams bewusster Unterstellung unter seine spirituellen Autoritäten einerseits und seinem Festhalten an traditionellen spiriOtellen Werten anderseits, endet das Familiendrama schliesslich mit der Bekehrung seiner Eltern zu deren Einhaltung und ihrer Akzeptierung, ja Befürwortung seiner Miederlassung in Tiruvannamalai)

Onter originaler Zitierung eines berühmten Verses des Arunacala-mahat myam<sup>6</sup> hält er aber einen formellen Übertritt in den Stand des samnyasin innerhalb des Arunacala-ksetra für unnötig. Gleichwohl ersetzt er die eines Tages abgetragene Brahmanenschnur nicht mehr und hat es sich - angeblich aus rein praktischen Gründen - zur Gewohnheit gemacht, seinen Kopf (wie üblich für ordinierte samnyasis) monatlich kahlscheren zu lassen. Im Übrigen kennzeichnet ihn jedoch eine unauffällige, gepflegte Erscheinung in weltlicher Kleidung.

Nach vierjähriger Gefolgschaft in traditioneller Wohngemeinschaft mit Annamalai Svami führen unüberbrückbare Unstimmigkeiten, auf die Civaram im Gespräch nicht eingehen will, zum Bruch mit seinem Guru. Nach kurzer Übergangszeit siedelt er ins anliegende Ramana-āśrama über, in welchem e als beruflich wie spirituell qualifizierte Person willkommen ist. Zu diesem Schritt kommt es, als er sich entgegen seiner ursprünglichen Absicht, sich als freilebender samnyasin und Bettler allein der Selbst-Ver wirklichung zu widmen, einem entsprechenden Ratschlag von Seiten erfahre ner Sadhakas, wie Kunju Svami und Visvanatha Svami, anschliesst. Diese alten samnyasis, welche Civaram als direkte Ramana-Schüler seit Jahren hochschätzt, ersetzen mit der Zeit Annamalai Svamis verblassende Autorität und fungieren gegenüber vielen Sadhakas als unaufdringliche upagurus. Sein ausgeprägter Traditionsglauben, demzufolge der für ihn grenzenlose die Überlieferung Ramanas und anderer Heiligen miteinschliessende Veda zum wirklichen Verständnis mündlich zu überliefern ist, lässt zwar die Autorität und Gemeinschaft von direkten Ramana-Schülern in unverminderte Stärke respektieren und suchen, so wie das Verhältnis zu seinen upagur s sein Bild von Ramana, dem "einzigen Guru", dem "sadguru" und absoluten Vorbild, wesentlich mitprägen. Civarams gliechzeitiges Vertrauen in seine innere wie äussere Lebenserfahrung in Verbindung mit seiner wachsenden Selbst-Erfahrung dürften jedoch seine Abhängigkeit von äusseren Autoritäten eher abschwächen als verstärken. Seine verantwortungsvo len administrativen Aufgaben scheinen ihm zwar nicht den erwünschten Freiraum für seine spirituellen Übungen zu gewähren<sup>8</sup>, führen ihn aber zu einer realistischen, integralen Verwirklichung seines Heilsziels, in dem sie ihm u.a. Gelegenheit für die Vervollkommnung seines niskama-kar ma-Ideals geben.

Zum Zeitpunkt unserer drei, insgesamt fünf Stunden dauernden Gespräche in englischer Sprache waren seit Civarams Eintritt ins Ramana-asrama drei Jahre vergangen.

<sup>1</sup>Möglicherweise der von Gonda (1977, S. 35) erwähnte tamilische Autor gleichen Namens.

2siehe Hacker 1951, S. 1934ff.

2azitat des Informanten.

3"Jemand fragte mich, warum ich mich nicht einweihen liesse. Ich hatt keine Ahnung, was Einweihung bedeutete [...]. Da sie mir von jenen angeraten wurde, dachte ich, dass sie gut sein würde, und wurde eingeweiht. [Vgl. u. Anm. 3b]. Vor der Erteilung der Einweihung verwenden sie [die verantwortlichen Mönche des "Rāmakrishna-Ordens"] gemeinhin viel Zeit au die Überprüfung der Eignung [des Novizen]. In meinem Fall [...] war es eine Sache von wenigen Minuten."

3aAls für ihn wichtigste Verse und Grundlage seiner gesamten späterer atmavicara-Praxis bezeichnet Civaram hingegen <u>UllN.</u> v.27-29 (siehe S.

3b"Da sie vorbildliche Leute sind und gut zu mir waren, kam mir der Gedanke, ihrem Orden beizutreten."

<sup>4</sup>Dies ist Civarams einzige Anspielung auf christliche Inhalte, obsche ihm solche geradeüber seine intensive Auseinandersetzung mit Literatur und Vertretern des "Ramakrishna-math" in grösserem Umfang vermittelt worden sein dürften.

5Unter Betonung, dass er keiner äusseren BEstätigung für die Echtheit jener Eingebung bedurfte, erwähnt er, dass er in der späteren Interpretation eines Svamis der "Ramakrishna-Mission" - Ramakrsna selber sei es gewesen, der ihn ins Ramana-aśrama geführt habe - nichtsdestotrotz eine solche erhalten hätte.

6zit. auf S.

7 Siehe den bezüglichen TExt auf S.

8"Was mich anbetrifft, so steht mir [für die ausschliessliche Praxis des <u>atmavicara</u>] nur begrenzte Zeit zur Verfügung; morgens etwa eine Sturde, nachmittags zwei Stunden und einige Stunden am Abend."

Soziale Bedingtheit des überweltlichen Heilsvollzugs im orthodox-hinduistischen Milieu

yayaraja varam 1941]

Solange die vitalen sozialen und ökonomischen Interessen von Civarams Familie nicht tangiert wurden, liess sie ihm in der Verfolgung seiner, von ihrjunverstandenen, erst sozialethischen, dann lagtidich, asketischspirituellen Ziele freie Hand. Sobald in jedoch die Fortsetzung seiner weltlichen Karriere in Gelihros tell schien , intervenierten seine orthodox eingestellten Eltern. Sie suchten den weltflüchtigen Sohn im asrama Annamalai Svamis, seinem damaligen Guru, in Tiruvannamalai auf, um ihn an die Ertitlan siner ausbornen socialen follen und berpflitt ju wieder nach Hause zu bringen. Dajalte Ramana-Sadhakas und - zu seiner grossen Enttäuschung selbst sein Guru, der ihn erst vor kurzem zum Verweilen in seinen asrama eingeladen hatte, ihm deutlich machen, dass er seinen Eltern Folge zu leisten habe, blick ihm keine Wahl. Aus dieser ihm hoffnungslos erscheinenden Situation 200 t er folgenden Schluss, in welchem er seine Persönlichkeitsentwicklung mit der individuellen Lenkung eines Fahrzeugs Text vergleicht:

"Es ist etwa so, wie wenn du deinen Wagen mit hoher Geschwindigkeit fährst und ihn plötzlich zum Stehen bringst, so dass im Wageninnern ein [heftiger] Stoss spürbar wird. Du selber magst die Fähigkeit haben, den Wagen schnell zu fahren, doch hast du dabei auch deine Mitfahrer zu berücksichtigen. [...]. Desgleichen magst du in deiner spirituellen Entwicklung rasch vorankommen; was aber geschieht mit deinen Eltern und anderen?

Das heisst, dass du sie [ ob deiner Entwicklung und Interessenlage] nicht übergehen darfst. [...]. Also ging ich [ ach Barcale auf zurück."

(Insofern Civaram an einer späteren Stelle zu erkennen gibt, dass er wegen seiner Abhängigkeit von seinem Guru und Überstellung der spirituelen über die weltliche, bzw. elterliche Autorität bei Unterstützung durch seinen Guru seinen Eltern den Gehorsam verweigert hätte, könnte diese Schlussfolgerung allerdings auch als nachträgliche Rechtfertigung bzw. Anpassung an ein fait accompli zu werben sein.

Angesichts von Civarams fortgesetzten Besuchen Tiruvannamalais brachten ihn seine Eltern in der Hoffnung auf Rat und Gesinnungswandel zum Sankaracarya von Badrinath, ihrem zur Zeit in Madras weilenden kulaguru. Über diese Begegnung berichtet unser Informant: "Ich war sehr niedergeschlagen, da ich doch herkommen und mich hier niederlassen wollte. [...] Doch sobald er [der Sankaracarya] mich sah, sagte er, dass der Zweck, um dessentwillen ich gekommen sei...' bedeutete eigentlich: 'Der Zweck, um dessentwillen ich mein zuhause verlassen hatte [und nach Tiruvannamalai gekommen war].' [...]. Meine Eltern verstanden [seine Worte] im Sinne ihrer werden worten] befriedigt. [...] Ausserdem sagte er [mir]: 'Wofern du deinen Eltern nicht das nötige [: Einsicht vermittelnde] wissen [jnana] gibst, kannst du nicht gehen.' [...]. Ich verstand praktisch keine ein-

zige Silbe davon. [...] Das war das Eine. Wenn du mehr guru-bhakti hast als deine Eltern, dann wird es dir gelingen.'
[...]. Diese zweite Äusserung [...] gab mir Vertrauen, denn[,sagte ich mir:]'Das kann ich haben, damit kann ich umgehen!'"

(Als Civaram während eines seiner häufigen Besuche bei Annamalai Svami trotz gestell ter Alarmglocke verschläft, deutet sein Gurulals eigentümliches Zeichen und heisst den Schüler, der seines wellichen lebens überdrüssig war, bei zu zubleiben. Am selben Tac kündigt Civaram seine Anstellung zum dritten Mal, nachdem er unter glücklichen Umständen und Hohn seiner Arbeitskollegen jeweils wieder eingestellt worden war. Seine Eltern, welche er ebenso informiert, suchen ihn über Nacht gleichfalls ein drittes Mal in Tiruvannamalai auf:)

"Sie waren sehr aufgebracht über mich und gebrauchten alle Arten..

der Gewalt darf ich nicht sagen... jedenfalls überaus harte Worte. Und selbst der

Svāmī [...] war verunsichert und sagte schliesslich: 'Oh, es ist besser, wenn du gehst

'[...] Widerwillig ging ich [mit ihmen] Blooms. Zum ersten Mal sprach ich mit meiner

Eltern; nie zuvor hatte ich [mit ihnen darüber] gesprochen. Diesmal fragte ich sie:

'Warum lässt Ihr mich nicht ziehen und dort niederlassen?' – ich wollte bloss ihre Rea

tion in Erfahrung bringen. Darauf sagten sie: 'In den Veden wird dargelegt, dass man

die vier Lebensstufen [asrama] zu durchlaufen habe: brahmacarya, dann [...]

grhastha-asrama, vanaprastha- und schliesslich samnyasa-[asrama]. Du kannst [eine Lebensstufe] nicht überspringen. Wenn du aber jene unerschütterliche Leidenschaftslosigkeit wie sie Sankara oder Ramana eigen war, besitzest, magst du gehen.'"

(Die Antwort seiner Eltern als erneuten Vorwand, ihn von seinen Entsagungsplänen abzubringen, durchschauend, erwidert Civaram in erstarktem Selbstbewusstsein schlagfertig:)

"Gut, Ihr wollt mich nicht ziehen lassen. Derselbe: Umstand, den Ihr für mich geltend macht, gilt ebenso für Euch! Die Zeit des vanaprastha[-āśrama] ist für Euch angebroche . Thr altert und seid gegen 65 Jahre alt; wenn nicht jetzt, wann werdet Ihr Euch [ für] aufmachen? [...]. Wenn Ihr mich nicht ziehen lassen wollt, bedeutet das, dass Thr zu gehen habt!' [...]. Das war das erste Mal, dass mir das in den Sinn kam: Die Leute entsagen ihrem Reichtum und vielen anderen Dingen und ich entsage der ENtsagung selbst und denkejetzt nicht daran , irgendwohin zu ziehen. [Ich sagte ihnen:] 'Ich werde mich hier niederlassen, reichlich verdienen und Euch fünf-oder sechshundert [Rupien] schicken, was immer Ihr braucht, [ .? .] [damit] Ihr Euer Leben [nicht hier in der Stadt, sondern] anderswo (in Frieden in irgendeinem asrama verbringen könnt. Ich werde warten bis Ihr mir die Erlaubnis zur Entsagung gebt.' [...] Sie antworteten: 'Gut, wir wollen gehen.' Da glaubte ich, dass es keine andere Wahl gab, als zu bleiben. Aber nach einem halbstündigen Spaziergang setzte ich mich auf die Vera dajund hörte ein Gespräch, welches mein Vater mit meiner Mutter führte. Es brachte das völlige Gegenteil zum Ausdruck! Sie hatten mich bloss täuschen wollen!3 [...]. Da raufhin hatte ich ihnen nichts mehr zu sagen und [...] kehrte [selben Tags nach Tiru-Civarams Eltern könnten abermal: vannamalai] zurück."(Aus Angst davor, bei ihm vorstellig werden, riet Annamalai Svami, für eine Zeit lang bei Freunden Unkrichtung zusichen Civaram Ehrlin seiner Erzählung fort:)

"Sie [meine Eltern] erschienen nicht wieder und schrieben auch keinen Brief [...]. Was hielt sie davon ab, [erneut] hierherzukommen und mich [wieder] mitzunehmen: Zwanzig Stunden zuvor waren sie doch im solchen Entschlossenheit hergekommen und hatte [wieder] mich heimgeholt. Dann verstand ich, dass die Zeit der Entsagung in dem Augenblick gekommen war, in dem ich sie nicht begehrte, in dem ich nicht den geringsten Wunsch nach der Entsagung der Welt [mehr] hatte. [...]. Das Schöne daran ist, dass [...] meine Eltern tatsächlich zu [einem Leben im Geist des] vanaprastha aufbrachen – wegen mir, obgleich sie sich dessen nicht bewusst waren. Sogleich nach meiner Abreise verkaufte mein Vater einige Juwelen meiner Mutter und reiste nach Rämesvaram. [...] Das Schöne ist auch, dass dies das jnana oder Wissen ist, von welchem jener Svami wünschte dass ich es [meinen Eltern] vermittle. Denn es wirkte tatsächlich."

Wunsch seiner Brüder begleitete (ein Jahr später seine Eltern sogar auf die -vielen Hindus heiligste-Wallfahrt nach Käsi (Varanasi, bzw. Benares), (Allahabad) und Gaya.

Dazu gehört nicht zuletzt seine Verheiratung, welche jedoch angesichts von Civarams Weltflüchtigkeit von seinen Eltern nie konkret ins Auge gefasst werden konnte.

1aInsbesondere jüngere Geschwister, für deren Unterhalt und Erziehung in der indischen Grossfamilie ältere Brüder mitverantwortlich sind.

<sup>2</sup>Frage: Weil du es als deine Pflicht erachtetest, deine Familie zu unterstützen?

Civaram: Sie zu unterstützen war nicht das Hauptmotif, denn andere waren auch bedürftig. Aber trotz allem wollte ich gehorchen.

3An späterer Stelle rebeliker Civaram seine Eltern : "Es sinc

<sup>4</sup>Hinterher bekräftigt Civaram: "Die ersten zwei, drei Male bemühte ich mich darum, herzukommen und mich hier niederzulassen. Doch das letzte Mal unternahm ich keine Anstrengung [mehr], im Gegenteil war ich bestrebt, von dieser Anstrengung [,bzw. Wunsch] selber loszukommen."

DEINER der berühmtesten südindischen Wallfahrtsorte, in dessen Zentre der einzige Tempel steht, in welchem Siva, in Form eines <u>linga</u>, gemeinst mit Rama, dem <u>purna-avatara</u> Visnus, verehrt wird.

"Ich hatte den Vorsatz gefasst, herzukommen und hier zubleiben. Es traf jedoch das genaue Gegenteil ein. Warum also Vorsätze fassen? [Mein] erstes Grundprinzip ist daher: samkalpas sind nicht notwendig." In anderem Zusammenhang begründet er seinen Grundsatz der Vorsatzlosigkeit mit der Erfahrung des göttlichen Willens in kritischen Lebenssituationen und auf theologischer Ebene räsoniert er: "WEnn der Vorsatz Gottes, der sich um jeden kümmert, besser ist als meiner [warum sollte ich dann den meinigen einbringen?]"

Der folgende Text entsprang im Zusammenhang unseres Fragenkomplexes in Bezug auf das individuelle Verhalten bei Problemen des sädhana und der allgemeinen Lebensbewältigung. Nachdem er bezüglich seiner Praxis des ätmavicāra erklärt, von Anfang an keinerlei Fragen oder Probleme gehabt zu haben, da sie seiner Natur entspreche, klaubt Civation und die spezifische Frage nach der Art und Weise, in der er im praktischen Lebensvollzug Entscheidungen bestehen einer persönlichen Lebenserfahrung. Vorauszuschicken ist, dass sich Civaram nach der erfolglosen, willentlichen Durchsetzung seines samnyasa-Ideals, welche Gegenstand dass nathlyden, den begrundt dem Textes ist, zum Grundsatz macht keine Vorsätze oder willentlich herbeigeführten Entschlüsse (samkalpe mehr zu fassen, sondern aufgrund der Tatsache, dass alles im Leben gemäss dem individuellen prarabdha-karman verläuft dessen Richtungweitwigsten abzuwarten stell diesem mit einer notwendigerweise zuwiderlaufenden Entscheidung zuvorkommen zu wollen.

(iveram: Die einzige Entscheidung, welche ich alssehr wichtig erachte und auf die ich viele Gedanken verwandt habe, war, als ich meinen Vater [auf der Wallfahrt] nach Kaśi, Gaya usw. begleitet hatte. Er kehrte sehr krank zurück und musste das Bett hüten, da er Herzpatient überanstrengt hatte. [...]. Da meine [älteren] Brüder nicht abkömmlich waren, lag es an mir, ihn zu pflegen. [...] Zwei Monate waren [seit unserer Rückkehr] vergangen [...], als ich vom [Ramana-] Ashram einen Brief (erhielt [mit der Mitteilung] dass meine Gegenwart sehr vermisst werde und sie mich darum bitten, wennmöglich zurück zukehren. Da mein Vater noch immer krank war und persönliche Pflege benötigte [, aber noch nicht hospitalisiert werden konnte], antwortete ich ihnen, dass ich aus Gründen verhindert sei und es [bis zu meiner Rückkehr] noch ungefähr einen Monat dauer könne. Aber schon am darauffolgenden Tag spürte ich einen solch unwiderstehlichen Dran und Antrieb in mir, michauf den Weg [inch [immunital]]. Darüber wunderte ich mich sehr, da ich einen Entschluss gefasst hatte und im Glauben war, dass er nicht unter irgendjeman des Druck zustandegekommen war. [...]. Darüberhinaus konnte ich mir jenen Drang, zurückzukehren, in keiner Weise erklären. Ich überlegte mir, was ich machen sollte. Um ihn zu verdrängen, war er zu mächtig; es war auch kein Denken. [...]. Als es mir nicht gelang, zu einem Schluss zu kommen, tröstete ich mich mit dem Gedanken, meine allfälli ge Rückkehr gegenüber meinem Vater auf's Geratewohl aufzuwerfen und zu akzeptieren, was men er [dazu] zu sagen habe.

Frage: Trotz jenes inneren Dranges warst du bereit, einen Willensentschluss anzunehmen, der ihm widersprachen würde?

Civaram: Ja, ja, weil ich immer glaubte, das alles, was der [Vater sagt]... In Indien bedeutet der Vater mehr als Gott: 'matrdevobhava, pitrdevobhava...' sagt man. Meiner Vater unter diesen Umständen zu verlassen, konnte ich mir [schon] darum überhaupt nich vorstellen. Beide Aspekte zusammen [der innere Drang einerseits, die Krankheit des

Vaters anderseits] machten es mir unmöglich, zu einem Entschluss zu kommen. Ich zitter te am ganzen Leib, als ich mich mit dem Gegenstand an ihn wandte. Er [aber] zeigte sich glücklich darüber und riet mir [...], dorthin zurückzukehren und zu bleiben. Ausserdem war es das einzige Mal in meinem Leben, dass mir mein Vater seinen Dank aussprach. [...]. Nachdem ich die Erlaubnis [zur Rückkehr] erhalten hatte, fühlte ich mich etwas getröstet. [...]. Ich begab mich zum Bus-Bahnhof, in welchem der Bus nach Tiruvannamalai wartete. Aber da war etwas[in mir], was mich nicht in Ruhe liess. Obwohl ich mich entschieden hatte, die Anweisung meines Vaters, welcher Art auch immer, als die Richtige anzunehmen, sagte mir mein innerer Sinn (mind): 'Dein Vater ist bereits eine fortgeschrittene Seele. Er kann dich | Feiner Pflegebedürftigkeit zum Trotz darum bitten, zurückzukehren [...]. Welchen Sinn aber vermagst du [dieser Situation] abzugewinnen? Wie kannst du ihn im gegenwärtigen Stadium [seiner Krankheit] überhaupt um Erlaubnis [zur Rückkehr] bitten? Womit rechtfertigst du deine Anfrage, wo dir doch seine missliche Lage bekannt ist und du wohl weisst, dass er keine [andere] Pflegeperson hat? Du hättest ihn überhaupt nicht fragen dürfen. Und selbst wenn er dich [von sich aus] zu gehen gebeten hätte, hättest du ihm sagen müssen: 'Nein, ich gehe nicht. Ich bleibe hier. [...]. Dem dharma gemäss darfst du deinen Vater nicht verlassen. [...] Wenn du [deine Abreise] nicht rechtfertigen vermagst, musst du [zu ihm] zurückgehen und [bei ihm] bleiben.' Aber zu derselben Zeit hielt jener innere Drang und Antrieb unvermindert an. Unfähig, eine Entscheidung zu treffen, setzte ich mich auf eine steinerne Bank und begann, immerfort darüber nachzusinnen... bis die letzte Energia meines Verstandes (mind) verbraucht war! Weder des wartenden Busses noch meiner übrigen Umgebung bewusst, war ich fest entschlossen, vor dem Treffen irgendeiner ENtscheidung eine ANtwort [auf jene inneren Fragen] zu finden. So verharrte ich eine lange Zeit in aufs höchste angespannter Konzentration des Denkens. Kein anderer Gedanke existierte[als: 'Ich will nicht fliehen vor.... Ich will meine Handlung [, bzw. Entscheidung, welcher Art auch immer, rechtfertigen.' Als nach fünfzehn, zwanzig Minuten unablässiger Selbstbefragung (inquiring) sämtliche Kraftreserven von Gemüt (mind) und Verstand (intellect) erschöpft waren, es nichts mehr zu denken oder zu handeln gab und ich ein völliger Schwächling ohne jegliche Kraft in mir geworden war [...] und einfach

schweigend dasass, tauchte der Gedanke an Bhagavan auf – du kannst es eine Vision nennen,oder einen Gedanken, was auch immer, es tut nichts zur Sache. [...]. In dem Moment realisierte ich plötzlich, dass das Denken [im Sinne einer Aktivität] die Täter schaft bezüglich einer Handlung miteinbezieht [.?.], gleichviel ob jene dharma- oder adharma-gemäss ist. Wenn man sich darum bemüht, dharma-gemäss richtig zu handeln und les einem wegen einer äusseren Person, welche einen von aussen daran hindert, nicht gelingt, ist man in der Lage ihr durch eigenen Willensentschluss entgegenzuwirken. Aber [in meinem Fall] handelte es sich nicht um äussere Einwirkung. Erst dann verstand ich, was Hingabe [an die innere Führung, STimme usw.] bedeutet. Wenn alle [...], die letzten Energien von Gemüt und Verstand verbraucht sind und es nichts mehr in dir gibt, was zu handeln fähig wäre, und [im Innern] das Schweigen vorherrscht, dann weisst du, was [von innen] lenkende Kraft (quiding force) bedeutet und was HIngabe heissen will! Damals glaubte ich an nichts anderes, dass es mein dharma sei, mich um meinen Vater zu

kümmern. Indem ich mich darauf versteifte, war ich der Täter einer bestimmten Handlung. Jetzt verstand ich, dass man über dharma und adharma hinausgehen muss. Doch um
das zu erreichen, muss man [gleichwohl] an etwas, an einer Art dharma festhalten. [...
Frage: Hast du über diese Erfahrung die Erkenntnis gewonnen, dass wir selber nicht

fähig sind, den für uns gültigen dharma selbst zu bestimmen? Dass, solange wir denken und das Bewusstsein um eine individuelle Täterschaft vorhanden ist, sich der individuelle dharma nicht voll in unserem Leben entfalten kann?

Civarām: Ja, segar wenn sie [die Täterschaft] gut ist, sogar wenn sie tugendhaft ist Denn die Hingabe, bzw. die Selbst-Ergründung übersteigt [.?.] beide [dharma und adharma], so dass du [letzten Endes] alles aufgeben musst, sowohl dharma als auch adharma. Aber du selbst kannst sie nicht [aus eigener Kraft] aufgeben [...]. Es [ühre Aufgabe] kann nicht willentlich erwirkt werden, sondern muss von selbst [.?.] geschehen Das war das erste Mal, dass ich realisierte wie schwer [spirituelle] Hingabe ist!

Civarām bestieg schliesslich den Bus nach Tiruvannāmalai und kehrte ins Ramana-aśrama zurück. Bei der Abfahrt traten ihm Tränen in die Augen zum ersten Mal in seinem Leben -, worüber er sich selber wunderte, da er weder an seinen Vater - der später verstarb - noch an irgendetwas anderes dachte.

1siehe S. , e.g. Anm. 4. (3damer)

TU. 1.11.2: "Ehre die Mutter wie einen Gott,

Ehre den Vater wie einen Gott,..."(Deussen);vgl.Anm.

3Siehe Civarams Biographie o. S. (S.3).

Andernorts stützt er sich auf seinen <u>sadguru</u>: "Bhagavan sagt, dass man das <u>karman</u> nicht aufgeben könne, sondern dass es einen verlassen müsst" - Den Wandel seines <u>dharma-Verständnisses</u> illustriert Civarams Verhalten gegenüber einer Notsituation in seiner Familie. Beim Hinschied eines seiner älteren Brüder, der eine Frau mit drei Kleinkindern hinterlässt, bleibt er trotz inständiger Bitten seitens seiner Mutter, durch Wiederaufnahme Arbeit finanzielle Hilfe zu leisten, passiv, da er keinen karmischen Antrieb für ein Engagement in sich verspürt: "Vor vier Jahren hätte ich mich dieser Aufgabe sogleich angenommen."

Frage: Wie beurteilst du die Autorität der Veden gegenüber jener des sadguru?

Die Veden und andere Schriften sagen etwas über die Wahrheit, Civarām: [sie vermitteln] gleichsam einen flüchtigen Blick der Wahrheit. Aber im sadguru, der danach lebt, was die Veden sagen, wird sie offenbart. Mehr als [de Talait [de Veden] in seinem Leben zu verwirklichen, verkörpert er [sie]. Zuweilen sogar weiss man in den Veden nicht, was sie eigentlich mitzuteilen beabsichtigen. Betrachtet man aber die Veden mit dem Auge des sadguru, so vermag man die wahre Bedeutung dessen zu verstehen, was in den Veden mitgeteilt wird; denn der sadguru [ ... ] ist die Verkörperung aller Veden, aller Puranen. [...]. Wenn du die Veden durchgehst, wird dich mindestens eine Spur von Zweifel befallen, studierst du hingegen das Leben der Heiligen [und] Weisen... dort bestehen praktisch keine Zweifel. Man sagt, dass sogar die vier Veden den jnanin nicht verstehen konnten. Sie vermögen nichts über den jhanin auszusagen. [...]. Die Veden sind nur für ajnanis, Unwissende, bestimmt, nicht für jnanis. Die Weisen bedürfen ihrer nicht, da sie nur eine Teiloffenbarung der Weisen darstellen. [ ... ].

Noch heute gibt es Leute [...], welche [die Veden] einigermassen verstehen können, doch[nach ihnen]zu leben oder sie bloss zu verstehen sind zweierlei Dinge.

Frage: Die religiöse Praxis, der wir in den Veden - einmal abgesehen von jener in den Upanisaden und Aranyakas - begegnen grscheint mir für unser Zeitalter bedeutungslos...

Civaram: Nein, nein. Sie kann nicht bedeutungslos sein. Bloss glaube ich, dass wir nicht die richtigen Personen sind, um darüber zu diskutieren, da sie [die Veden] einen derart umfangreichen Gegenstand darsteller Sie sind nach traditioneller Art und Weise zu erlernen; die Veden müsser [vom Guru] gehört und [ihm] nachgesprochen werden; nicht vermittels Bücher.

Frage: Und behält ihre Rezitation ihre Wirkung, auch wenn sie ohne inhaltliches Verständnis überliefert, rezitiert gehört werden

Civaram: Vorausgesetzt, dass jene Hingabe [und] jener unerschütterliche Glaube [in ihre Wirkung] vorhanden sind. Frage: Du glaubst also, dass die Botschaft der Veden ewige Gültigkeit hat?

Civaram: Alles, was überliefert wird; überhaupt alles, nicht nur die Veden, alles; selbst irgendein unbedeutendes Buch.[...]. Warum existiert es? Warum ist es geschaffen worden? Es hat seine eigene Aufgabe zu erfüllen. Was immer wir heute [von den historischen Anfängen] bis zu Ramana vorfinden [...], was immer jnanis in der Zukunft sagen werden, denselben Dingen werden wir immer auch in den Veden begegnen. 3 [...].

Die Veden, so wird überliefert, sind ohne Anfang und Ende. Die von einer Person gehörte Wahrheit, welche von ihr verstanden und verwirklich worden ist, wird ein Veda. Wenn ich die Wahrheit verwirkliche und etwas mitteile/äussere, so ist das Veda. Wenn Bhagavan etwas sagte, so war dies Veda. [...]. Solange es Leute gibt, welche die Wahrheit erkennen und ihr Selbst verwirklicht haben, [.?.] [solange setzt sich die vedische Tradition fort]. Deshalb sagen wir, dass die Veden ewig sind. Man kann die Veden nicht darauf beschränken, was früher, in der Vergangentso ähnlich heit einmalwar, oden. All die [Ramana-Schriften, wie] Ullatu-närpatu, Truth Revealed, Collected Works..., [lachend:] kann es einen besseren Veda geben als diesen?

Beraits mit achtzehn Jahren halte Civaram für eine englische Zeitsehrift einem "Wahrheit" geschrieben.

<sup>3</sup> Auf eine diesbezügliche Frage hin gibt Civaram zu erkennen, dass er lediglich die Biographie von Dayananda Sarasvatī (1824-1883), dem Gründer des Ārya Samāj und Verfechter einer ausschliesslich auf dem Veda beruhenden, monotheistischen Urreligion, gelesen habe, dem Einfluss er an dieser Stelle vermuten lässt (siehe Gonda II- 1963, S. 308ff.).

laIn anderem Zusammenhang betont Civaram dementsprechend: "Obschon ich über Bhagavan gelesen hatte, wollte ich [über ihn] hören von jenen, welche mit ihm zusammengelebt hatten." Dabei ist freilich zu berücksichwie in demselben Text oben zum Ausdruck kammh, überlieferung lehrhafter Werke stellt.

<sup>2</sup>In Bezug auf seine Unfähigkeit, sämtliche im Tempelritual des Ramana asrama gesprochenen Mantren verstehen zu können, wodurch deren Wirkung nicht vermindert würde, beruft er sich auf seinen <u>sadguru</u>: "Wie Bhagavan gesagt hat, erfüllt das Zuhören seinen eigenen Zweck, gleichviel ob man sie [die <u>mantra-Rezitation</u>] versteht oder nicht."

- (1) When and •(2) by which means did you here or read of Ra. and the Ramanashramam first?
  - (2) Ø literature Ø relative Ø sādhaka; who?
- (1) <u>நீங்கள் எப்பொழுது முதன் முதலாக</u> பகவா ஊப் பற்றியும் நம்*ணை ஆகிரம*த்தையும் சீக**ள்**விப்பட்டார்கள் அல்லது படித்தீ*ர்*கள்?
- (2) நீங்கள் எப்படி முதன் முதலாக ..... (wie (1))
  - ⊕(5) Did you have the good fortune of seeing Bh. in his lifetime?
- (3) நீங்கள் பகவா வே கேரில் பார்ச்சிருக்கி தீர்களா
- (4) தழந்தைப் பருவம் தொடங்கி உங்கள் வாழ்க்கை வரலாற்றைச் சுருக்கமாகச் சொல் ஆங்கள்.
  - ●(8) Please describe briefly the religious environment (you lived in) of your youth.
- (5) இளமைக்காலத்தில் உங்களுக்கு அமைந்திருந்த சமயச் சூழ்நி வேலைக் கொஞ்சம் விவரியுங்கள்.
  - (II) Please name the gramadovatas abiding in your village.
  - 60 உங்கள் ஊரில் உளள கிராமசேவதைகளுப் பற்று ச் சொல்லுங்கள்.

- \*(I2) Do you worship them?
- (म) है प्रिंक से अहंद्र की प्राप हर्षे वा का देश किया का देश की प्राप्त हर्षे वा का देश किया का देश की प्राप्त
  - \*(13) Or do you worship other deities?
- (8) அல்லது வேறு 65 மேவர்க்க வோ வழிபடுகி நீர்களார்?
  - \*(I4) Please name the deities you worship.
- (9) நீங்கள் வழிபடும் தெய்வத்தைச் சொல்லுங்கள
  - \*(Ib) What is your view regarding the worship of one's ancestors?
- (10) முன்கனர் வழிபாடு பற்றி உங்கள் கருத்து என்ன?

0 Do you practice it?

• நீரு்கள் வழிபடுவது 2 ண்டா?

- \*(I6) Which is your istadevata?
- (11) உங்களுடைய இஷ்டதெய்வம் எது?
  - (17) Is there any connection/affinity between important events of your life and your religious or spiritual attitude?
- (12) உங்கள் வாடிக்கைகையில் நடந்த பூக்கிய நிகழ்ச்சிகளுக்கும் உங்கள் சமய அல்லது ஆன்மீ வாட்**டிக்**கும் எதாவதி *தொட*ர்பு உண்டோ

\*(I8) Up to which stage/class/degree did you attend to school?

(13) நீங்கள் எது வரையல் படித்திருக்கிறீர்கள்?

(19) Which languages do you speak?

(14) நீங்கள் என்னைன்ன மொழி 611 சுவீர்கள்

• Do you know Sanskrit?

• உங்களுக்கு சமஸ்கிகுகும் தெரியுமா?

(20) Which is your mother-tongue?

(15) २ हो इसं उत्यं क कित्र की ?

\*(23) Are you married?

# (16) है प्रिंक में शिष्ठ ए क्या छं भुमा आगा?

- For how many years are you married?
- ் உங்களுக்குத திருமணமாகி எவ்வளவு நாள் ஆயிற்று?
  - # Have you got children?
- உங்களுக்குக் குழந்தைகள் உண்டா?
  - How many?
- गरंत रेन या उत्तं का रे म हे का रे म ह

# (47) நீங்கள் 3ரு சந்நியாசியா?

- For how long a period?
- नकांका मा भ मिनामा ह ?
  - @ For what reason?
- तिकां का कारा का पास ?
- (25) Did you already have in your youth affection for / delight in இ religious or அதெர்ப்பாகி matters ? அல்லதி வூக்கிரி
- (18) இளைமையிலே 8ய உங்களுக்கு ச் சை மயி துறையில் ஆர்வம்/விருப்பம் இருந்ததா?
  - (26) Have you been in contact @ with people from the West or @ of a western mind/attitude?
- (19) உங்களுக்கு மேல் நாட்டாருட்டு தை அல்லது • மேல் நாட்டு மனப்போக்கு கருட்டு தொடர்பு உண்டா?
  - (27) Have you been in contact with @ Christianity or @ other religions?
- (20) உங்களுக்குக் செகிறிஸ் தவ மதத்திட இதை அல்லது செவறு மதங்களுட இதை தொடர்பு உண்டா?

- ♥(28) # After your youth and before coming to Bh. which are your
  # religious, social and political © ideals and stages?
- (21) இனைமைப் பருவேத்தி ற்குப் பின் 4ம் பகவானிடம் வருவேதற்கு முன்4ம் உங்களுடைய • <u>சமய</u> • கோட்பாகுகளும் • அவற்றின் நி ஃலைகளும் என்ன?
  - **.**..∓€∅\$...
  - e... H J F) Wai ...
  - \*(29) In this connection have you undertaken any steps regarding any @ organization, @ movement or @ association/society?
- (22) இவை தொடர்பாக செங்கம் அல்லது செயக்கம் அல்லது சகுழு முதலிய வற்றில் சேர்தல் போன்ற எதாவது நடவடிக்கைகள் எடுத்தீர்களா?
  - (30) What is your view of 0 the D.M.K. and 0 their ideals?
- (23) தி. மு. க. வையும் அதன் கொள்கை க வேயும் பற்றி உங்கள் கருத்து யாது?
  - •(31) Have you been associated with any of the religious or political movements like Gandhiji. Garvodaya Samāj or Rāmakrishna Mission?
- (24) நீங்கள் எப்பொழுதாவது செயயம் அல்லது அரசியல் இயக்கங்களிலோ அல்லதி கொன்கிலை கார்வோகய கமாஆம் கதோரம
  - த நான் தி இ ை சர்வோ தய சமா இ ம் இதாம் கி ரு ஷ்ணு மி ஷன் தொடர் பு கொண்டி ரு ந்தீர்க

- \*(32) Are you still in touch with any of these movements and activities
- (25) இவை போன்ற இயக்கங்களி வூம் அவற்றின் பணிகளிலும் இன்றும் உங்களுக்குத் தொடர்4 உண்டா?
  - (33) Do you have any life-work at present?
- (26) இப்போதைக்கு உங்கள் வாழ்க்கையின் குறுக்கோள் என்ன?
  - ♠(34) What is the special attraction or gift of Bh., which made you turn to him and his path?
- (27) பகவானின் எந்த சிறப்பு அம்சம் உங்களே அவரிடமும் அவர் மார்க்கத்திலும் திருப்பியது ?
  - \*(35) What could be give you, you did not get from your previous ideals and associations?
- (21) 2 ங்களுடைய முன் வோய இலட்சியங்களும் தொடர்புகளும் தராத எதை பகவான் உங்களுக்குக் கொடுத்து விட இயலும்?
  - (36) Do you see any inner reason for your encounter with Bh.?
    Or was it a mere accidental event?
  - (25) பகவானுடன் உங்களுடைய சங்திப்புக் உரிய அகநிகூக் காரணம் எது? செல்லது அது ஒரு வெறும் தற்செயல் நிகழ்ச்சியா?

## DARSAN AND DIKSA

- ②(37) In what way did your relation to Bh. and his path develop after having found him? Was your adoration/devotion for him the result ♥ of a longer natural sadhana or of any vocation all at once?
- (30) பகவானிடமுள்ள உங்கள் உறவும் அவர் கோட்டிய மார்க்கமும் பகவா ஊக் கண்டடிறு எப்படி வளர்ந்தது? பகவானிடம் உள்ள உங்களுடைய உபாச ஊ ச இயல்பான நீண் சாதனத்தின் வி வேவர அல்லது தி டீ ரென்ற இ அழைப்பா?
  - \*(38) If the latter: Is it related to a @ festival or @ milgrimage?
- (31) அது திருவிழா அல்லது மல்தலயாத்திரை ஆகயவற்றேடு தொடர்புடையதா?

(38a) Your parents have also ever been linked with Bh.?

- 132) உங்கள் வெற்றேருக்கும் பகவாறுக்கும் எப்போதாவது தொடர்4 இருந்ததா?
  - \*(39) In what way do you give importance to diksa?
- (33) தீட்சைக்க நீங்கள் எந்த வகை முக்கியத்து வம் கொடுக்கி சீர்களா?
  - •(40) Have you got any diksa by Bh.?
- (34) பகவானிடமிருந்து உங்களுக்குத் தீட்சை கிடைத்ததா?

If not: 0 Did he never gave any diksa?

- சவர் தீட்சை எப்போதும் கொடுத்தது இல் வே யா?
- **②**(4I) <u>If yes</u>: In what way?
- (35) गाउँ वा पी भारं ?
  - \*(42) Have you @(previously) @ got diksa by any other religious authority ?
- (36) உங்களுக்கு (இதற்கு முன்) உளேறு மதத்த வேரிடமிருந்து தீட்சை கிடைத்திருக்கிறதா?

@ If yes: By whom?

• யாரால்?

♠ <u>If yes</u>: In what way?

• तार्हेड बाकास द्वीटिकाम ?

# (37) நீங்கள் தரி சனத்திற்கு எந்த வகை முக்கியத்துவம் கொடுக்கிறீர்கள்?

- (45) The encounter with Bh. and his path did it have any significant bearing on your outer life?
- (3P) பகவானின் சந்திப்பும் அவருடைய மார்க்கமும் உங்கள் புறவாடிக்கைகயில் ஏசேறைம் குறுப்பிடத்தக்க நி ஃ லைய ரேற்படுத்தியதா?

(47b) ... regarding your views of ascetic life and practice/custom...

- (39) ... து றவரத்தைப்பற்றிய உங்கள் கோடு பாடுகளிலும் அப்பியாசங்களிலும்...
  - (47c) ...regarding your ritual observances and religious life (see general ?
- (40)...சடங்கைகளைக் கடைப்பிடிப்பதிலும் பொதுவான சமய வாடிக்கைகிலையும்...
  - \*(49) Have you observed any changes in your mental attitude towards life and the world?
- (41) வாழ்க்கையையும் உலகத்தையும் பற்றிய உங்கள் ம6றைபாவத்தில் ஏதாவது மாற்றுங்க கூக் கவனித்தீர்க்கார?

If yes: \*Do you connect it with the encounter with Bh. and his path?

சிவை பக்வாறு டைய சந்திப்பாலும் அவருடைய மார்க்கத்தாலும் ஏற்பட்ட தென உங்களால் ஊகிக்க ழடியுமா?

- (42) உங்கள் கருத்தின் படி பகவாறுடைய உபதேசங்களில் புக்கியமானது எது?
  - ∅(51) Which principal method(s) of meditation did Bh. teach in your view ?

(43) எந்த முக்கியமான தியான முறையை அல்லது முறைகளாப்பகவான் உங்களுக்கு உபகுதித்திற

- \*(55) Of which practices and customs did he approve in addition as being beneficial to sadhana?
- (44) சாதனத்துக்கு உதவியாக வேறு எந்த செப்பியாசங்களேயும் வழக்கங்களேயு பகவான் அங்கீகரித்தார்?

\*(54) Did he warn against any other method?

(45) மற்ற எந்த முறையையாவது அவர் எச்சரித்ததுண்டா?

O Or did he reject(any method)?

· Hoiou到 10 对方方到 min 上下?

(56) What is the place/role of @ bhakti on this path?

(46) छातुं के जा जा के का के का कि की हिणा का के की की है। 2 जो अ இடம் अगद्या ?

...of karma-yoga...

ө...கர்ம вытகத்துக்த...

# (47) அவர் போதித்த முக்கியமான முறையை நீங்கள் எனக்க வாவரிப்பீர்களா?

- (41) நீங்கள் இதைப் 4 தியதாகக் கூதுகிறீர்களா அல்லது மையையதாக கருதுகிறீர்களா? (Denk-அல்லது மையைய முறை மொன்றிலிருந்து மேஷும் விரிவாக்கப்பட்டதாக கருதுகிறீர்களா?

If 🏶 : If it is so 🛭 of which one ?

அப்படியானல் எந்த முறையிலிருந்து?

- \*(61) Do you consider this method@comparable to spiritual practices of other religions@in India or@abroad ? (Denkpause) If so, with which one?
- (49) இ ៤ ៩) WT លា ៩លា អល់លង្វ ្ហាក្ ៤៤៤ នភា ៩លា ឧក់កា, ៤ ក្ក មេ ២៤ ក់ នកាល់ នា ឈា ប់បង្ខំ អ្ ល់ ៤ ន មូលក្នុនិ៩៣៤ ្មប់បា ៤ និក មេ ២៩៤៩ ស្រី ស្វី នា ក្រី និសា ។ ? (Denk- ) អប់ប ៤ ២៤ ១ លំ ព្រំនុំ មេ ២ នុំ ស្លា ?
  - **②**(62) What is the distinctive feature of this method in comparison with other paths and techniques ?
- (50) 6வறு சமய மார்க்கங்க வேயும் மூறைகளையும் ஆப்பிகும்போது இந்த மூறையில் உள்ள சிறப்புத் தன்மை என்ன?

⊕(63) What is the position of Bh. in the Indian tradition in your
estimation/valuation? (Denkpause) ⊕ Do you link him with any
philosophical tradition? If yes, with which one?

(54) 2 நிகள் மதிப்பட்டின் படி இந்திய மரபில் பகவானுக்குறிய இடம் எது இவறு தத்துவ மரஃபாகு இவரை நீங்களி தொடர்பு பகுத்துகிறீகளா? ஆம் என்றுல் எத்துணை a. For what reason?

\*(64) Do you link him with any @ myth or @ (mythical)deity or @ God ?

152) ர பழம் புராணக் ககையோகு அல்லது இ புராண தெய்வத்தோகு அல்லது இ வேறு கட்வு னோரு நீங்கள் இவரை தொடர்பு பகுத்துகி ஜீர்களா?

d. For what reason ?

**ब निलंबा** स्तानुका कास्त?

\*(65) Do you link him with any great # sage, # mahatma or # guru/ spiritual preceptor?

(53) ប្រគល់ក**េ**សាប់ ១០៧៧ ១ ៤៩៣០១៩៤៤៤ អល់លង្ឃ ១ ៤៩៤៩ ស្នៃ ៤៤៩៤៤៤ អល់លង្ឃ ១ ៩៤៤ឆាំក្ មិបល អ្នកព្រហាក្រ ៤ឆាំ ១៤៤៤ ប្រ ប្បង្គីរាសិក្សិកាព

\*(67) Do you consider him a Hindu ?

(54) நீங்கள் பகவாகு ஒரு இந்துவாகக் கருதுகிறீர்களா?

• For what reason ?

• त्यं व्य सात्रा का ता ।

\*(70) Thinking of Bh., what figure or image does spontanously rise in your mind? (Denkpause) just in this moment for instance?

(55) புக்வானே நிணேக்கையில் உங்கள் மனத்தில் உருவம் அல்லது பாவளை தேரன்றுகிறது? (Jenk pause) உதாரணமாக இந்த நிமிடத்தில். \*(7I) With which under the following would you associate most 3h's being '

•பதி நீரினம் \* भ में के की ு ∓மாதானம் ⇔തുഴെയുന്നുന്ന • பெருமான் • நிர்வாணம் • म दं मी देश अला देश ए • गागा ए लं · 6011 L F 10 அசிவ வோகம் • निक्ता व्यक् ™ ആവ5് ത്ത് L*ib* • លា ភៀស ប់ \* 2 mg のひ/チ方引Wi ≖தர்மம் # 别历 995 年 00 · on on wip வதுரீயம் 60 FBBO \* F 5 4 F 5 \* & it LOZWOW 。年旬前4岁到 • அவதாரம் • अति नं ए इंडी \* 5L oy on • अ 15 म गी था जी जा # 4500 F-6 29 21 17 • ജ തൗവങ് \* भ ळा ५ / ॥ इही

 $oldsymbol{arphi}(72)$  Regarding his own previous sadhana, of which type of Yogi was  $\mathbb R$ 

(57) அவருடைய முன்வோய சாதனத்தைப் பொறுத்து பகவான் எந்த வகை யோகி ஆவார?

- (74) Bh's life is full of extraordinary events. Please tell (me) some impressive incidents or anecdotes of his life.
- (58) புதவான் வாழ்க்கை அசாதாரண நிகழ்ச்சி-கள் நிறைந்தது. புதவான் வாழ்க்கையில் நடந்த, நி ஊ வில் புதிந்த சிவ நிகழ்ச்சிகள் அல்லது ககைகள் கூறுங்கள்.

- ❷(75) Please tell (me) some incidents from his life near Arunacala,
  which have not been published yet. (Denkpause-dann fortfahren:)
- (59) புதவான் வாழ்க்கையைல் அருணுசல மு ஆயைஸ் நடந்து ஆனுல் இதுவரையில் பிரசுரிக்கப்படாத நிகழ்ச்சிகள் சிலவர்ரைச் சொல்லுங்கள். (Denkpause)

For instance @ any significant attitude during his life at the Ashram, (Denkpause) or @ from his relationship with sadhakas (Denkpause) or @ from one of the encounters with bhaktas/devol.

25 ரரணமாக இ ஆசிரமத்தில் வழக்கமான தினசரிப் பணிக வோச் செய்யும் போது அவருடைய மனப் போக்கி விருந்து (Denkpause) அல்லது இ சதகர்களுக்கும் அவருக்கு மிடைய இருந்த உறவிலிருந்து (Denkpause) அல்லது மக்தர்களுக்கும் அவருக்கும் ஏற்பட்ட சந்திப்புகளிலிருந்து.

# By whom have you been told this ?

இது யாரால் உங்களுக்குச் சொல்லப் பட்டது?

- (60) புத்தர் இராமகிரு ஷ்ணாரைப் போல இஷ்டமான சதகர் இருந்தாரா என்ற உங்களுக்குத் தெரியுமா?

(61) ரமண மகரிஷி வெறும் பகவான் என்று மட்டும் அடைத்கப்படுவது ஏன்?

o. (78) @ By whom and @ when he has been given this name ?

(62)<sub>®</sub>யாரால் <sub>©</sub>எப்பொழுது இந்த பெயர் அவருக்குக் கொடுக்கப்பட்டது ?

o. \*(80) Did Bh. ever distribute prasada ?

(3) எப்பொடுதாவது பகலான் பிரசாதம் வடிங்கியது உண்டா?

0 At special occasions ?

· អាក្បបាល មហយាស់សីសាលា។?

• Hallowed by himself ? or ...

உ அவடீர கை வேத்தியம் செய்ததா? அல்லத

a ... hallowed by puja ?

a...அவரே பூறை வசய்ததா?

\*(8I) What is the significance of prasada?

(६५) ग्रामा उन्नी के एकंकी एकंटी गढ़ ग म ड

0. Please describe @ Bh's (admirable) character, @ his mood(s) and @ his behaviour/attitude.

(65) புகவானான் ®த ணு திசையம் , © மே தோபாவா இபழக்க வழக்கங்கள் பேற்றி விளக்குங்கள்?

- o. \*(83) It is well-known that Bh. often was in compubli.

  Is this also your view ?
- (4) பெகவாணின் சமாதிநி ஃ *பிரசி*த்த*ம்ாகக்* தெறுப்பிடப்பட்டுள்ளது. உங்கள் கருத்தும் இது தாறை?
- (67) எந்த விஷயங்களால் அவர் அக்கரை காட்டிறைர்?
- o. ©(85) In which activities did he take an interest himself?
- (4) எந்தப் பணிகளில் அவர் நேரில் பங்கைகுத்தார்?
- o. (86) Did he averse to any \* customs, \* wishes or \* projects on the side of \* the management or \* the devotees/sadhakas ?
- (69) இவழக்கு ங்கள், இது கைகள், இது ட்டங்கள் இநுர்வாகவு ஷயங்கள் அல்லது இதொண்டர் கள் ஆகியவர்றுல் எதையாவத வெறுத்ததுண்டா?
- 0. (87) Did he have to face any inconveniences (caused to him) somehow?
- (70) गुरालका कार्यका एतक भवानं वहातंत्रग्य-क का गहानंपेपटा के कारा?

- o. \*(86a) Do you know for instance whether Bh. applied ### Utilaka and bhasma/vibhuti ## Of his own accord or ### to please anyone ?
- (71) உதாரணமாகத் தென்னி ச் சையாகவோ உபிறரை மகி ழ் விப்பதற்காக்கவா பகவாள் பெஸ்மம் அல்லது நிலகம் இட்டதுண்டா?

en i f yes: At which occasions?

- (88) In your presence and In Bh's lifetime have there been visits of @ any personality or @ holy person to the Ashram
  - (72) 2 நிகள் முன்னி 2லையில் ஆசிரமத்திற்கு பகவான் வாழ்ந்த காலத்தில், யாராவது வைரிய மணிதர் அல்லது மகாத்மா வந்ததுண்டா?

#### LITERARY RECEPTION

\*(89) Which poetic or prosa work of Bh. do you like most ?

- (+3) நீங்கள் மிகவும் விரும்பும் பகலாறுடைம் சைய்யுள் அல்லது உரைநடை நூல்எது
  - (90) Which one shows best his teachings and genius/greatness in knowledge ?
- (74) பக்வாறு டைய உபகூரசங்களே அம் நோன்-செமம்பாட்டை அம் காட்டுவது எது?

∅(9I) Do you read frequently his writings ?

(75) அவருடைய எழுத்துக்க ஊ நீங்கள் அடிக்கடி படிக்கி ூர்களா?

- \*(93) Do you read the teachings of other great men and spirit tradits
- (76) மற்றமுகான்களு டைய மற்ற ஆன்மீக மரபுகளுடைய உப6துசுங்கள் நீங்கள் படிப்பதுண்டா?
- \*(94) Which are in your view the most reliable books on Bh's Ø life and @ teachings?
- (77) புதவாறு டைய வாழ்க்கையையும் உபதேசுங்க வேயும் பற்றிய நூல்களில் உங்கள் கருத்துப்படி நம்பத்ததுந்தவை எவை?
  - ●(96) Are there any common misunderstandings or distortions of Bh's life and teachings ?
- (78) பக்வாறு டைய©வாழ்க் கைக்கையையும் © 2 பதே சங் க வோயும் பற்றிய பொதுத் தைப்பெண்ணங்கள் தேவருள் விபரங்கள் நிதாவது உண்டா?
  - ●(97) Are there any points regarding Bh's life and teachings, to which has not been made due reference yet?

    (which have not been emphasized enough)
- (79) புகலானின் வாழ்க்கை 20*65 செம் ஆகிய* வற்றில் எந்தப் பததிகள் நன்றுகக் தறுப்பிடப்படவில் உ ?
  - ●(97a) Have you published any writings ? If yes: • Do you mention Bh. in them ?
- (ம) நீங்கள் ஏதாவது எழுது மிருக்கிறீர்கள் ? ஆம் என்றுல்: அதில் பகலா ஊக் குறுப்பிட்டிருக் – கிறீர்களா ?

If yes: • Please give me full references.

ு எனக்க முழு வைபரங்களேயும் கொடுங்கள்.

#### BHAGAVAN'S ROLE ON EARTH

@(98) Besides his own spiritual achievement, do you assign to Bh. any function or service?

(81) பகலானின் ஆன் மீக சாத ஊக்க மேலும், நீங்கள் அவநக்க ஏதாவது பணி அல்லது தொண்டு தேறப்பிடுகிறீக்கார?

Did he fulfill any special function/service towards & society in general, & any group/community or & individuals? (Denkpause)

செடுதோயம் பழுவதற்கு மோ அல்லது ஆர் கொடுட்டத்துக்கோ அல்லது ஓதனிப்பட்டவருக்கோ அவர் ஏதாவது ஆரு பணியை நிறைறைவேற்றி — யுள்ளாரா? (Denkpause) If yes, what Function/service? ஆம் என்றுல்: என்ன பணி?

- ②(IOI) If no function: Then what role do you attribute to Bh. in ∅ establishing the two Ashrams and ℚ their functioning?
- (83) ஆடு ஆசிரமங்களே நிறவியதி வூம் அவை பணியார்றுவதி வூம், பகவானுக்க என்ன பங்கை வழங்கு கிறீக்கள்?
  - **②**(100a) If Bh. has function: By which name do you call him with regard to his function?
- (84) அவருடையை பணிலைக்கொண்டு அவரை நீங்கள் எப்படி அழைப்பீர்கள்?

- ●(IOOb) By which name do you call him regarding his spiritual achievement here on earth?
- (84) ឧក្សេ ឧលស្សាល់ អល់ក្រេសេក្ស អស់សំស ភាភ្រះសាសសភិពភាប់ថា ថ្ងៃ អស់សាស្រីស្រីល់ កាប់បច្ អស់ ឬប៉ប់ថ្ងៃថា ? (ACHTUNG: ANTWORT)
  - \*(IO2) If Bh. guru: How can one recognize one's guru ?
- (85) 3 ருவர் எப்படி தன் குருவைக் கண்டு கொள்வது ?
  - ●(IO3) If Bh. guru: Of which type of guru do you consider Bh. to be ?
- (86) பகவா வோ எந்த வகை கருவாக நீங்கள் கருது கிர்கள்?
  - \*(IO4) By which characteristics did you know him as Bh. / jnanin ?
- (87) गाउँ उउं उन्ने का एक कम के किना को प्रक्रिया किन्न जा का आग्र है फिस में भग्रें अका किना को L एनं कमें
  - ●(IO5) Which signs are characteristic of a true gury ?
- (88) <u>2 कंग का ए आग स सिकाय</u> सकार 65 म मा मा जुड़ायडू अम्सुस्मिस 2 कार्टा ?
  - ●(106) Which skills/abilities are characteristic of a true guru ?
- (89) எந்த சாமர்த்துயச் செயல்கள் <u>உண்மையான</u> தெருவின் அடையாளத்தன்மையாதம்?

\*(107) Please give any example, which corresponds (most) with your image of a <a href="mailto:(true)guru">(true)guru</a>?

(90) <u>கருவேன்</u> உண்மையான பாவணக்குப் பொருத்தமான ஒரு உதாரணம் தருவீர்களா?

(IO8) 6 Should a guru be a man?

(31) தர் தர் ஆணுக இருக்க வேண்டுமா?

If not: • Is there any difference whether he is a man or a woman?

தரு ஆணுக் அல்லது வைண்ணுக் இருப்பதில் ஏதாவது வித்தியாசம் உண்டா

🌣 Can a guru be a boy ?

<u>தெர்</u> 3ர பையதை கிருக்கலாமா ?

🐧 Should a guru be a samnyasin ?

<u> தரு</u> தரு சன்னியாசியாக இருக்கவேண்டும

If not: @ Can a guru be a grhastha ?

<u>செர்</u> 9ர் தடும்பஸ்ததை இருந்தலாமா?

🔊 Can a guru be a harijan ?

ம<u>தந்</u> ஆர உறு**ற க**ரைக்குலாமா ?

ଶa Should a guru be a pandit ?

<u>இதகு</u> 3ந பண்டிட்டாகு இருக்கவேண்டுமா

#### இ**ை** எழுதப்படிக்கத் *தெரியா*தவர் தெருவாக இரு க்கலாமா ?

b Can a guru be a mantrin/magician ?

## (91) இடு இரவவித்தைக்காரர் <u>கருவாக</u> இருக்கலாம

c Can a guru be an astrologer ? ் சோகிடர் a palmist? **®** கை 6ர கை பார்ப்பவர் a sadhu ? И ● 牙丁회 И **®** தந்தைய a gurukkal/offic.priest? an exorcist ? மந்திரவாதி அல்லது பேடுயாட்டி " a miracle-worker ? D #7 555 T " a social reformer ? O 平605年才别历艺罗2017别 B チロル 学方のあまるのである。 a pujari ? @ 4 FII 11 a politician ? ை அரசியல்வாதி 4

@ May a guru obtain a salary for his upodeso ?

## <u> छित</u> इका 2085 म दंदी गृंदी में मिणेंग मां

If not alm what way should a guru earn his livelihood ?

் எந்த வழியில் <u>தந</u>்தன் வாழ்க்கைக்குப் பணம் சம்பாதிக்கிலேண்கும்?

⇔ Should a guru be∗rsi ?

<u>சூத்ந</u> நி ஷியாக இநுக்கவேண்டுமா?

♦b Should a guru be a jagadguru ?

<u>தைகு</u> தகத்தருவாக உருக்கவேண்டுமா?

• Should a guru be living ?

**8** தர உயிர்வாழ்பவராக இருக்கவேண்டும

●(IO9) Which functions do you assign to a guru with regard to spiritual seekers ?

(92) ஆன்மீக விரும்பிகளேச் சம்பந்தப் பட்டவரை 3ரு <u>தருவுக்கு</u> என்ன பணிக கீங்கள் சேறப்பிருவீர்கள்? (93) कर्ति इसे अद्या क्या प्रक्रिक जिल्ह राष्ट्रका मुग्ने ?

FUER ANTWORT

\varTheta May a \_\_\_\_\_ have sisyas ?

If yes:  $\bullet$ a What does a ======== bestow his sisyas ?

का मान्य मित्र का क्षेत्र निकर्

⊕(II2) What is a guru's relation to society ?

(९५) म्पुडा एडंडा छंड छं <u>डिडाय हेड छं</u> 2 जो जा मणें पहुंड छं जा ना ?

(II4) In what way do you describe a guru's relation to @ (personal/saguna) god and @ the (impersonal/nirguna)

(95) <u>தரவுக்கு</u> என்வர6தை கும் கடவுகோரும் உள்ள எதாடர்பை நீங்கள் எப்படி விளக்கவீர்க

(IJ5) What is a guru's attitude to @ time and @ death ?

(೨) கோலத்தையும் இ இறப்பையும் பற்றி <u>கிரு</u>வின் மனப்பேக்கு என்ன?

(II6) What is a guru's attitude to @ good and @ bad ?

(97)<sub>இ</sub>நலல்லதையும் இகட்டதையும் பற்றி தநுவின் மனசீபாக்கு என்ன? \*(JJ?) # How do you estimate the authority of a guru in comparison to the vedas?

#### (98)<u>தெர்வின்</u> அது காரத்தை வேதங்களோடு 3 ப்பிடு கையில் நீங்கள் எப்படி அளவிடுகிசீர்க

• How do you estimate the authority of a \_\_\_\_\_\_ in comparison to a satguru ?

\*(II9) Bh. died of a sarkom. Do you find any meaning in this kind of death ?

(33) एक व्यानका पृत्या अनुनित्रणाका क्षेत्र हैता है. किंद्र क्षित्र प्रमुख्य मित्र के किंद्र के किंद्र प्रमुख्य है से किंस किंद्र की मित्र की मित्

#### INDIVIDUAL RELATIONSHIP WITH BHAGAYAN

(Denkpause) Do you find any change in your life?

(100) உங்களுக்கும் உங்கள் வாழ்க்கைக்கும் (Denk-Uகலானினை சாவு எதைக் குறுப்பிகுகிறதி உங்கள் வாழ்க்கையில் ஏதாவது வித்தி-யாசத்தை நீங்கள் காண்கிறீர்களா?

o. \*(121) Do you find any change in your relationship with Bh. ?

(101) புதவா8ரை உங்களுக்க உள்ள தொடர்பில் ஏதாவது வித்தியாசத்தை நீங்கள் காண்கிறீர்களா? ⑥(T22) What was(meant) Bh. for you (personally) ? (Denkpause)
Do you call him your guru ?

(102) உங்களுக்கு பகலான் என்னலாக இநுக்கிறுந் (Denkpause) நீங்கள் அவறை உங்கள் குருவாகுச் சொல்வீர்ள

If yes: Since when? Town on of Town of?

If not: @ Do you call him your upaguru ?

சந்நிகள் அவரை உங்கள் உபகுருவாகச் சொல்— If yes: Since when? எல்லே சிவு காலமாக? டூர்களா

If not: @ What else ?

@ 6 au 21 6 T ON ON?

• Was Bh. not a guru ?

இ பகலான் 3ந் தந் இல் ஃ W∏?

●(I23) Do you have another guru ?

(103) உங்களுக்க வேறு தர உண்டா?

If yes: 9 When did you meet him ?

o நீங்கள் எப்போது அவரைச்சுத்து த்தீர்கள்?

(If yes:) • Have you got diksa from him ?

@ 别如闭上的皮质数 房前的胡 男上面子的沙粉的

\*(I24) Are you connected with any other spiritual master/head ?

(104) 6 ou zy 35 oit 6 th 5 th 5 on out Loit 2 th to orthodory 6 of 4 2 orin LIT?

●(125) In your view is a guru ● the foremost matter or ■ dispensable for sadhana ?-If important: ◎ For what reasons?

(105) உங்கள் கருத்துப்படி சாதனங்களுக்குக் தெரு முன்நிப**ர்**த ஊயா அல்லது தேரு வின்றியும் முடியுமா? – சென்ன காரணங்களி இல்?

•(127) If dispensable: For what reasons (is he) not needed/necessary ?

(1050) B方面如此的记忆 可耐力的 可前面 另几月面下的另一个 ONEXT QUESTION (143)

●(129) Which are the (constituent) parts of the guru-sisyarelationship in your view ?

(106) உங்கள் கருத்துப்படி குரு சீடர் உறவின் பகுதுகள் யாவை?

∅(130) What are the prerequisites of a guru-sisya-relationship ?

(107) उत् मिन् २२०५५ उ क्रांडी पहुंद क्रांडिया के क्रांडिया क्रांडिया के क्रांडिया

IF NOT FOLLOWING THIS PATH & BH. NO GURU

NEXT QUESTIONS \* 105-112,114 THEN 140ff. © 105,109,111

• (131) Do you consider the guru-sisya-relationship @ enduring beyond death or @ eternal ?

(108) हिन्दिनं २००५ भाषायहं हि भणेणाण्य ८५५) भणेणके ७ भषायण्युकी जलाम हिन्दी-ही भी हिनात?

- \*(132) When one's guru dies, does one have to adopt another guru in order to proceed in sadhana ?
- (109) தரு இறந்து விட்டாஸ் ஆருவர் தன்றுடைய சாதனங்கள் நடப்பதற்த லே ஹெரு தருவை சுவீகசித்துக் கொள்ளவேண்டுமா?
- o. (133) Can the physical form and (physical) presence of one's guru be substituted after his demise?
- (110) தந்வின் சாவுக்கப்பிறகு அவநடைய உடலுந்வும் தேகப் பிரசன்னமும் ஈகுகட்ட முடியுமா?

If yes: ● Whereby ?

o गम्ने ६७०० छ ?

- o. (134) Is there any difference in following his path and your sadhana if you compare the period of Bh's lifetime with that after his
- (141) பக்வான் வாழ்ந்த காலத்தோடு அவீநீடைய சாவிற்கப்பின்றின்ன காலத்தை 3ப்பிடுகை யில் அவந்டைய மார்க்கத்தையும் உங்கள் சாதனங்களேயும் பின்பற்றுவதில் ஏதாலது வித்தியாசம் உண்டா?
- \*(135) Can actual seekers for spirituality still today approach Bh. as guru or (spiritual) master ?
- (112) இன்றைய ஆன்பீச விரும்பிகள் பகலாண தருவாகவோ அல்லது சமயத் தவேவராகவே இனறுங்கூட அறைகலாமா?

If yes: In what way ?

गांत्र व्याप्ताणां ?

- y. (T37) Though you have never seen Bh. in his lifetime
  you feel connected with him. (Denkpause) In what way do you receive necessary motivation and strength to persue this path?
  - (113) பக்லா வே நேரில் பார்க்கா விட்டாலும் அவ ரோடு தொடர்புள்ள தாக நீங்கள் உணர்கு ஃர்கள். (Denkpause) இந்த வழியைப் பின்தொடர்வதற்கு உறிய எண்ணமும்/ முகாந்திரமும் சக்தியும், நீங்கள் எப்படி வெறுகிஃர்கள்?
- Y. (138) Is this to say that the guru-sisya-relationship is of a purely spiritual nature?

(114) அப்படியாறுல் தரு சடர் உறவு முழுக்கமுழுக்க ஆன்மீக இயல் 4 உடையத

Is this to say that the guru-sisya-relationship is dindependent of the physical appearence/presence of a guru?

அப்படியாறல் தீரு சீடர் உறவு இரு வின் பேரைப் பிரசன்னத்தைப் வொறுத் -ததல்லாத தன்மை உடையதா?

Is the guru-sisya-relationship (then) independent of darsan, & diksa and & upadesa ?

துர் சீடர் உறவு துரிசனத்தையும் ஓ தீட்சையையும் த உபதேசத்தையும் வபாவத்ததில் உ அல்லவா? ●(I40) If X, has a guru: Do you consider particular attitudes towards one's guru befitting while # approaching him?

(15) ஆந்வர் தன்றுடைய ஆருவை அணுகும் <u>போது</u> சிரப்பான சில மறேபாவங்கள் தக்கள என்று நீங்கள் கருதுகிறீகளா

@. & Jan Li 2065 FO 65 L. & O GUIJ.

🖲 ...receiving darsan from one's guru...

இ.தரு வின் தரிசனத்தைப் பெறும் போது. • ...recciving upadesa from one's guru...

O... தருவின் உபதேசங்களேப் பெறும் போது

If X. has a guru: Do you consider particular attitudes towards one's guru befitting during & meditation ?

தேரவர் <u>தை யாளம் செய்யம்</u> போது சிறப்பா சில மது பாவங்கள் தக்கன என்று நீங்கள் கருதுகிறீகளார?

O... நன்று டைய குரு விடம் பேசிக்கொள 4 நக்கம்...

● ... any other activity ?

ம... வேறு ஏதேறும் காரியங்களேச் செய்யு

◎(I4I) What do you expect from a guru-sisya-relationship ?

முற கரு சீடர் உறவில் நீங்கள் என்ன எதுர்பார்க்கிறீர்கள்?

- (IA2) From the point of view of the sisys, he himself is receiving boons bestowed upon him by his guru. (Denkpause) Should the sisys show any mode of conduct or duty towards the guru is order to recompense him?
- (117) சீடனின கருத்துப்படி அவன் தரு அரு ரூம் வரங்களைப் பெறுகிருன். (Denkpause) ஏதாவது தறுப்பிடத்தத்த நல்வவாழுக்கம் அல்லது கடமை சையக்தருவிடம் காட்டி அவருக்குப் பிரதியுபகாரம் செய்யமுயல வேண்டு மா?

#### SADHANA

- ●(143) What do you understand by sadhana? (Denkpause) I mean what is sadhana?
- (118) माम का छ निलंघमां है फिर्म निलंबा प्री दियु किमा में मिन में ते हैं (Denkpause) भन्म व्यक्त माम का छ निलंबा निलंबा ?
  - ❷(I44) Of what significance is it to you and your life ?
    IF NEGATIV ANSWER NEXT QUESTION 177ff.
- (119) அது என்ன முக்கியத்து வத்தை உடையது உங்களுக்க ?
  - **⊗**(145) What are the **⊘** principal prerequisites and **⊘** requirements a sadhaka has to fulfill on this path?

#### (121) விலைகள் ஆணுக்கம் பெண்ணுக்கம் சமமானவைகளா?

@ Are they equal for Indians and people from the West ?

ஓ அவைகள் இந்தியருக்கும் வெனிநாட்டாருக் தம் சமமானவைகளா?

∅(149) What efforts do you undertake in your everyday life ? (Denkpause)

a) @ Do you attach any importance to feeding habits ?

அமை உணவுப் பழக்க வழக்கங்களுக்கு நீங்கள ஏதே னும் முக்கியத்துவம் கொடுக்கிஃர்கள்

- ் If yes: Since when ? மாப்பொழுதுபுதல்?
- o For what reason? 3 ST OF OF STIJ ON 3 3 B STI
- Do you smoke? **១** ភ្លែងភាព ឬភាភាព្រៃប្រែង ഉண்ட а)Did...a)ពីបំពេញ អ្នាលង្ស • 4 ១ភាភាព្រង់ងឺងឺង "

  ( formerly )
- Do you use anything for stimulation/intoxication ?

अक्ट हिंगा कार्य विभागात मंत्र हैना है कि हो <u>2066 पास्तिर</u> पुत्र २ कार्य ८ त

A) Did...) ตาบัดบาน ส แลม ... 2 บอพกあます到...

- a)Did-a)ពីប៉េសិហាមេទ្យាលាទ្ធ " ប្រសាប់ប្រង់ទ្រាលាទ្ធ ឧសាប a)Did-a)ពីប៉េសិហាមេទ្យាលាទ្ធ " ប្រសាប់ប្រង់ទ្រាលាទ្ធ ។
- # Do you take alcoholid OZIUTONIO HUJJOUJ 2001/10 drinks? a)Did...a) TUOUTUJIOUJ " HUJJ WJI "
- a) Dia...a) TÜQUTLEZIONZI " " "
- ●(149)b # Which ethical ideals/principles do you follow in your life ?

(122) b) 🕫 நீற்கள் எந்த அறக் கொள்கைகளை உங்கள் வாழ்க்கையில் பின்பற்று கிறீர்கள் ?

- Is there any connection between moral behaviour and sadhana?
- ல அர அழுக்காங்களுக்கு ம் சாதனங்களுக்கும் ஏதாவது எதாடர்4 உண்டா?
- Is eroticism of compatible with sadhana or an obstacle to it?

  இ <u>காமம்</u> சாதனத்துக்கு ப்பொருத்தமானதரா

  அல்லது இ அதற்கு த் தடையானதா?
  - ை...a householder's life. ... தரும்ப வாழ்க்கை...
  - ...children... # 4 # m J B on J B on J ...
  - 9 Do you give alms ?
- ் நேங்கள் தகுமம்/தானம் அகாகப்பதுண்டா?

• Do you favour any welfare work ?

## ा है हो कि तो अन् U प कारी कि रुना अन् कुता के की मुंक तात

● Do you support the Ashram by donations ?

#### முகுங்கள் ஆசிரமத்தை நன் எகாடை மேலம் ஆதரிக்கி சீர்களா?

A) Did you formerly support the Ashram by donations? அரப்பைரு தோவது நீஸ்க்ஸ் ஆசிரமத்தை நன்கொடை 8மலம் ஆதரித்தீர்களா?

●(J50) To which renunciations do you submit in your life ? (Denkpause)

#### (123) நீங்கள் எவர்றை உங்கள் வாழ்க்கையின 3துக்குகிரீகள்?

a) @ Do you perform fastings ?

வு தெங்கள் விரதம் இருப்பது உண்டா?

Do you reduce your quantity of food ?

ஓந்்ங்கள் உணவைக் குறைப்பதுண்டா?

• Do you reduce your sleep ?

இநில்கள் உறக்கத்தைக் குறைப்பதுண்டா

Thow much time do you give to it?

மந்ங்கள் எவ்வளவு நேரம் உரங்கு கிர்கள்

Do you reduce the amount of talking?

© है तो इस वादेष भाग वि समार्थ है। समार्थ है।

#### ் நேங்கள் ஏதாவது நேர்த்திக்கடன் செய்து கொள்வது உண்டா?

@ Do you take for instance mouna-vrata ?

#### செர்ங்கள் உதாரணமாக மவுன விரதம் எசய்து எகாள்வது உண்டா?

\*(I50)b • Do you shun amusements / entertainments ?

(123) bo ត្រីស៊េតហ៍ ៩ភេសា ភ់ឈាភភ ៤១វភ្នំ វូលាក់ប៉បង្ឈ ឧយៈប្រា

© " BT L9 GWIT " "

cinema

O BON WI

11 11

festivals of any kind

© " गुरु ग्या की का किया प्राकेत आई " "

public gatherings of any kind

O " JETOUE JUITSE FOR L'LINES 2011 5" "

• Do you limit your social contact to certain (social) communities and (religious/political) groups ?

இது நிக்கு கைய சமேகத்தொடர்டைச் சில இனம் கூடுடம் ஆகிய வற்றும் எல்லேப் படுத்திக் கொள்வது உண்டா?

• If yes: For what reason ?

® (भु छं तको लु ठंं) तको का का ता ता का कुंद्र/कंत्र ति

♣ Do you restrict your contact to women as far as possible ?

#### ஓ உங்களுடைய தொடர்பை முடிந்த – வரையில் ஸ்திரிகளிடமிருந்து நீங்கள் கட்டுப்படுத்திக் கொள்கிஃர்களா?

6(151) Which endeavours do you undertake regarding your sadhana in particular ? (Denkpause) For instance ...

#### 

- 🛮 ... dhyana/meditation
- O FIWIT OUT U
- ... bhajans/chanting
- @ 11 22 Poot

... satsang

- 0 2 UCJ F-10 GBL'LOU
- & ... svadhyaya/rel. study
- OFUW BITOURSONUUG

@ ... yatra

- O my on WIZZI on p
- ... meditation-retreats
- OF SIWIT OF STUTETIO
- ... hatha-yoga/asanas
- @ 85 FOT (O

∅(152) Please tell (me) how much time you apend/allot for your
sadhana every day?

(175) 3ु कि किरिश्न केंद्र किरिय का कंद्री कंटिय है हिंगि हमें विष्ण भाषा हिंदिए केंद्री कंदिकी है किसे बिले थे विकार केंद्री है किसे बिले थे

Since when ?

ग्णंगमान स्पणामा ?

(I53) How much time do you daily give to your profession and other duties?

\*(I54) What is your profession or job ?

(127) 2 फों हम हिंग हैं भिणं कर्डें) 9 रेग पिलं ग मंगा थीं?

@ Do you receive monthly salary ? (=permanent employee?)

OBTUBON UTSFAUUMB BIJJI?

Are you a casual labourer/day-labourer?

@ Britisott In Novem OFWUDITT?

@ Do you have independent earnings ? (=independent worker?)

@ म्ण म्णाइ अंद्र प्राग्रा ?

Are you in a leading/responsible/good paid position ?

இநல்ல பதவியில் இருப்பவரா?

@ Are you retired ?

O 3 Way OUNTOUTT?

(155) When, I mean at which day- or night-times are you used to reserve/allot time to your sadhana?

(128) நீங்கள் எப்பொழுது அதாலது பகலில் அல்லது இரவில் நியானம் எசய்ய வழக்கமாக நேரம் ஒதுக்குகிரீகள்?

\*(156) Do you meditate @ alone or @ in groups ?

(129) हिर्ह्मा का का का आप का का मिलंका कि कि L'LEGATIC! हमां हिता की अगला के अमिलंकी हुने करों ?

• For what reason? 3 of its BIT OUT & BUSHIS

(157) Do you use a special place for meditation ?

(130) हिर्णित में मा आतंत्र की कृता कंत्र के कुला भी पहुंच्या है। पण का पण है की की कैंग्रेस मा ?

\*(I58) Do you attach any importance to a particular posture ?

(131) 对从下的专员的 卫上的 恩历劳运的 图念 少劳的似的作的 恩上克西罗的 的以为的为另外?

●(159) Of what technique or techniques do you make use in your meditation ?

\*(I60) Please describe the mode of application/practice of this or these technique(s) ?

(133) இந்த முறை அல்லது முறைகளை நீங்கள்?

(I6I) If several techniques: ? In which succession do you apply them?

If several techniques: @ How are they reconcilable with each other?

●(163) What do you consider the special feature of this or these techniques in comparison with other methods?

(135) ७२२ एक्ट्रिस्टिमात् क्षित्र एक्ट्रिक भवेषात्री एक्ट्रिस्मा ३एए८७ हणात्र क्षित्र एक्ट्रिस्स इमादिन को का ज ते मा ?

(162) Do you concentrate on a @ particular point or @ cakra in the bod

(136) 2 L ம்பின் 3 ர பகு தியில் भिல்ல தி 8 महंक्षा इंद्रीலं हिंगेंडलंग மனத்தை ச் செலு த்து கிசீர்கள

\*(I60)a. What about the state of mind during meditation ?

(137) अत्राधानमा हं ही जंग हिंधान है। कि का ही है अप के वि

b. What about the activity/function of the mind during meditation ?

भूकी भगवा मंत्री रंग ए का मंत्री का हिन्म १००/ एकारी न को का दे

#### (152) o நீங்கள் <u>பகவானுடைய</u> படத்தைப் பயன்படுத்துகி ஜீர்களா?

a) If no use of Bh.-pictures: If you do not use (his) picture, is the picture of Bh. of no significance to you then?

ஆநீங்கள் படத்தைப் பயன்படுத்தவில் வேயாறுவ் பகவாறுறையை படம் உங்களுக்க புக்கியம் இல் வே மென்று அர்த்தமா?

2 ... of other holy personnages ...

O...Goly USIT@DODLW...

Ø ... of a deity ...

3... 0 7 Wow \$ 57 00 00 LW ...

... of (your) istadevata ...

(m. 2 2 2 L G J D D J W D D D L W ...

a) What is the relation of your istadevata and Bh. ?

வ உங்களு டைய இஷ்ட தேவதைக்கும் பக்லாறுக்கும் உள்ள சம்பந்தம் என்ன?

Do you make use of any yantra for your sadhana ?

छाँगांश्रम स्वाम्या क्रिया है <u>अपंत्री प्रकार्य</u> — एक में पित्र के कि कि मा र

... of any mandala ...

6... Umi Lou 5 on 3 U...

• ... of any icon ...

 $\oplus \dots$  பிரகி மை மைய் $\dots$ 

(8) HUULOWILOOU IS. COLOWISON BOYLON W LGCO JUMONO OFWENDERS

• Do you inwardly contemplate on any of the mentioned forms and objects?

• Do you make use of any mantram in your meditation ?

क हिलेक में माणा के मार्ग ए ए हिमा प्रेक में -पण में एए हे मा मार्ग मा ?

(139) நீங்கள் பகலானுடைய கோயல் வி 4திலை சார் வத்தில் பயன்படுத்து கிரீக்ளா!?

Do you make use of & stones or & earth & from Arunacala during meditation ?

நீங்கர் <u>அரு ஹசலமலேயி</u> தகல் வே அல்லது மு மண் வேன் தியான த்தில் பயன் படு த்துகிலீர்கள

... of any other object ...

6... COU DI JETOUSI 3 TO QUITUS 2011...

(166) Do you see any relation between sadhana and music?

(140) இசைக்கும் சாதனத்துக்கும் ஏதேனும் தொடர்பு உண்டைன்று நீங்கள் கந்துகித்தி

❸(167) When did you start meditating first ?

(141) हिर्मिक्तमं ज्ञां भगाति प्रमानिक के क्रिक्न प्रमानिक के किन्न किन्न हैं

\*([68] Bave you changed your@technique or etechniques of meditation since then ? (cp.([67]))

### (142) உங்கள் தியான முறை சில்லது ஆறைகளே சிதிலிருந்து நீங்கள் மாற்றியதுண்டா?

⊕(169) If practice of atmavicara not mentioned: Have you never practised atmavicara?

#### (143) நீங்கள் ஆந்போதும் ஆத்மரைசாரம் செய்த்தால் கூயா?

@ If not/no more: For what reason ?

• नमाम काम काम का है ही का थे?

2 Do you think of any dangers involved in its practice ?

இ ஆத்மவிசாரம் எசம்வதில் ஏதாவது அபாயம் உண் டென்று கருதுகிறிகளா?

to If yes: Do you think of this danger for your personal experience

3 2 हो इसे अमा है में अपयो प्रयाद की की कि है है उ भगमा की कि है की है हो इसे की कि की टिक्न की टार

●(170) If practice of atmavicara mentioned among other methods: Is atmavicara protection of atmavicara mentioned among other methods: Is atmavicara protection of atmavicara mentioned among other methods: Is atmavicara protection of atmavicara mentioned among other methods: Is atmavicara protection.

(144) BJ BOD FIT BOD WELLED OF WY WOTH OF HELD STOWN ?

(I7I) Do you know sadhakas, who practice exclusively atmavicara ?

(145) भुष्ठे प्रकार मार्ग में कार्य के प्रदेश विम्स प्राप्त र

### (144) माइंद्री भ्रमंग माइलाहोड एकंड है है है वित्रमं वादंदर का भूगातिक टल में मानंद्र है कि की नैनंड तो?

- \*(173) With what kind of \* obstacles and \* dangers a sadhaka on your path has to reckon?
- (147) 35 माम्रक्तां गळाळा जामणाळा क्रक्टा कर्षाण्य भणाणांकरूषा पणं भणाळाळाटण णातंकर्म्याः मळा मंसी ५ ५ पणं ?
  - (175) Do you know sadhakas, who have attained # an advanced stage in sadhana or # jivanmukti ?

(148) ஓசாதனத்தில் சிறப்பான நிலேலை அல்லது சீலன் முக்கி அடைந்த சாதகரை நீங்கள் அறவீர்களா?

Who is this person? WITT # 31 ?

Where does this person Houj ThiGB BJBBBJ

- (176) Please mention a few exemplary sadhakas, who practice an authentic sadhana.
- (149) 2 को का 4 अग का माम्राम के का में विम्पेष्ठी में श पुको पाम्मी अगला माम्मिन में किया मिलकार कियो पेपीक्षिक्रमें ?
  - Which sadhakas do you recommend to me for a talk ?
  - @ 2 का प्रणित का इंस्ट्रेंट माई है माई हो है हैंगा है है है मा जा में की मा की मा की मा की मा की मा की मा की मा

## भगाउँ मणा गांगेलम श्रामं मणा देवा ?

@ Do you have relation with Swami Nisargadatta from Bombay ?

இ<u>एம் गाणं मिलाण मिलाने में में में में मिला</u> कि कार्य के कार्य का कार्य के कार के कार्य कार्य के कार

... Hugo Maier from Germany ...

த... 6 இர் மானிய உறிகோ மயருடன்..

●(174) Do you know any sadhaka, who has abandoned Bh's path ?

(150) பக்வாறு டைய மார்க்கத்தைக் கை விட்ட சாத்கள் யாரே னும் ஒருவரை நீங்கள் அறிவீர்களா?

Who is this person? WIT HED?

Where does this person live? Hour THES DUBANOT

இ For what reasons did this person abandon Bh's path? இப் செல் ரதுகையை மார்க்கத்தை இலர் கைகையடக் காரண குக்ச் என்க

♥(I76a)Where do you live/live permanently ?

(151) 房的的可能的 是历书别为了东州/西姆加西部分

எந்த தாவுக்காவில் இருக்கிறீர்கள்?

Tin which district do you live? 可访る 別的の可如的 見切あるが 月月まず?

\*(177) How many madhakas aproximately, who are following Bh's path are living in your # village/town ?

(152)பை தவரை இடைய மார்க்கத்தைய் பின்பற்று கிறவர் உங்கள் <u>ஊரில்</u> சுமார் எத்தண பேர்?

2 ... taluka ...

Q ... தரவு த்கரவில்...

o ... district ...

O ... 2 oin Taloi

(178) Have you relation with @ them or with @ other, distant sadhakas?

IF NO OPPORTUNITY CONTINUE QUESTION (179)b.

**②**(179)a. Is there **②** any organization or **②** center supported by sadhakas
in your area?

(154)லு சாத்கர்களின் ஆதரவில் உள்ள வெமைப்பு அல்லது கெந்திரம் உங்கள் பக்தியில் இந்திரு

Which one(s) ?

गमं म उम्में मा छे?

If yes: Do you make use of \$\phi\$ the arrangements and \$\psi\$ facilities offered by them ?

# • भग रंग्ने हैं हैं जिस है जी एं एएंड विसासिता के केंद्र भार?

# In what way ?

- क गाउँ वा का म Woi ?
- If yes: What significance do you attribute to these activities
- अतंत्रकं काना आफोक का कंडि व वांचा एकंकी अर्घ अर्घ के हिंगे करां है है व वांचा एकंकी अर्घ अर्घ के हिंगे करां ?
  - If not: For what reasons? I of of of BIJ ON WHAT
- **③**(179) b. If not: If you were to have the opportunity would you like **⋄** to meet sadhakas?

(154)602 तो क मा कंडि म्य क ग्री थ छ छ है के ग्री के ग्री के मा क क ग्री के किया किया किया किया किया किया है किया ति है किया है किया ति है किय

Would you like to make use  $\circ$  of arrangements supported by sadha kas like  $\circ$  bhajans and  $\circ$  other activities ?

If not: For what reasons ?

Boi En OWA goi - नमंम का का प्रमाणा के क कु के का

⊕(179)e. Do you give \$\oldsymbol{\pi}\$ discourses or \$\oldsymbol{\phi}\$ courses on religious and spiritual matters?

#### (154)c) មិបលប់ អល់លង្វា អ្វេបឹង លា ឈ្លាស់ងឲ្យង់ង ដើល់ងល់ ๑೯೯೪៦០៣ ៣ ១៧ អល់លង្វា ០៣៤០ ៤៤នុំង្ខាងាងូវែង៣៣?

If yes: @ Private or @ publice of MUUL Hound of UNTHOUND

# Where ?

® गामा दिस

• Please describe your concerning activities .

இதுவை தொடர்பான உங்கள் பணிகள விலரிப்பீர்களா?

On what subject matter do you speak/teach ?

🕀 नमं म व्या व्या व्या थएं ए एं हिंदी हमें हमें हमें

• Whereby have you been induced to start these activities ?

இதவர்ரைத் தொடங்கள் உங்களே ஊக்குவித்தது என்ன?

Since when ?

**ा ग्रंथणा** व्य क्रायणाकः

What relation do you have to the people who follow your courses.

இ உங்களிடம் பாடம் கோட்பவர்களுக்கும் உங்களுக்கு உள்ள தொடர்4 என்ன? இDo you get any recompense for this?

\*(T80) In what way do you act in case of 0 questions or 2 problem to regarding your sadhana? (Denkpause)

(155) © FT នេសា ថៃ ១៩៤៤ ប្រែង ជា ឬ ភាសា ១ ២៩៩៧ ១៧៦៧ ១៩៩៦ ១៩៩៦ ១៩២០១៦១៦៩ ភ្នំព្រឹង៧ ជាប់ប្ប ១៩២៧ ២៤៦៧ ភ្នំប្រឹង៧ ?(Denkpause)

• Do you try to solve them by yourself ?

இ அவற்றை நீங்க**ா** நீர்த்துக் கொள்கிறீர்களா? மே Do you try to solve them by discussing them with a Leiend?

© भवानंकन मिटला की कुर हलात्त व्यावाती बंदी दैनंदेय के नकाला की कुंद्र मात ?

O Do you try to solve them by discussing them with a sadhaka ?

© भव्यक्ति हवा निष्ठ मात्र किंद्राति वी व्याप्त्रीते की दैतं दें के के विकास में किनात ?

\*(181) If permanent resident: Do you have any close relationships with people Ooutside the Ashram?

(156) இது சிரமத்தில் இல்லாத மற்றவர்களுடன் உங்களுக்கு எநருங்கிய தொடர்4 உண்டா?

...  $\Theta$  within the Ashram ?

क अमित् ए इंडी क्या मं कितं की त्या रेंडिक कि Loi र २ हो क कि कंडि बहु हो हो की या बड़ा र्रिय 2 क्या रा

(182) If X.married: Is your wife linked with # Bh. and @ sadhana?

(157) <sub>இ</sub>பக்வாதே தம் சாத்னத்தோகும் உங்கள் மனே – விக்கும் எதாடர்பு உண்டா?  $m{\varnothing}$ (183) When have you been to the Ashrem for the first time ?

# (158) भू मार्ण इंका हुएं धार्त है से पुत्र को पुत्र को पुत्र को है। हिंदी की की की की की की है

If yes: & For what purpose? O TJ 2 BT?

IF X. HAS NEVER BEEN TO THE ASHRAM NEXT QUESTION (201)

**⊘**(184)**∂**Have you ever been resident at the Ashram ?

# (159) १ है कि इसे व पं व पा ए ए इ मा वा इ। अ मा म क ई ही वं इ को की आ ए हुं ही ए इसी है है के मा त

a are you at present resident at the Ashram ?

இநீங்கள் இப்பொழுது ஆசிரமத்தில் தங்கி ஸிருக்கி சீர்களா? IF YES NEXT QUESTION (188) IF PORMER RESIDENT NEXT QU. (I

♠(185) If X has never been resident: ♠ How often have you been to the Ashram?

- 2 For how much time each period have you been there ?
- © 30ं0 गार्क इंटिकाय पुष् त्रंथ मा व्यु हा तां भागेटक इंगिकी धार्किकी भी ग्रंक मा ?
  - 9 Did you always stay at the Ashram itself?
- बहुतिक मं निर्माण अस्ति किया है। इतिका भी किया ?

### வடுர் கு டிகை போர் சில்வது இதர் வீடோர் அங்குக உங்களுக்குச் சொர்தமாக இருக்கிறதா

If yes: In the Ashram? O 男用几方别如下?

• Are you a Life Member of the Ashram ?

இநீங்கள் ஆசிரமத்தின் ஆயுள் உறப்பினரா

**②**(I86) What is your motivation for going there ?

(14) है हां क में अहा दिस हिंगा मा का का 2 में हिंगा के कि जा मा

IF X. is o. visitor/sadhaka NEXT QUESTION (191) OTHERWISE QU. (196

②(187) If X. is former resident: Ø For how much time ? a) When ?

(162) @ stain on ay 15 TM?

•) प्राधामा *सञ्जा* ?

- For what purpose did you enter the Ashram at that time ?
- © भारं दे दे दे ८०००० हिर्ह्मिस भी भी मार्प परंदे हैं पे हिर्मा का सका का का हो समा का स्वास का का का ?
  - For what reasons did you leave it again ?
- - Do you still go to the Ashram ?
- ण है ति ते के से हैं प्र क्षित के स्ट्री के स

NEXT QUESTION (189)

Ø(188) If X. is present resident: ∅ Since when ?

# (163) क गणिनगायुष्ट्रा एष्ट्रकं ?

2 For what reasons did you enter the Ashram ?

### 

• Have you already been formerly a resident and left it later on ?

y/o. \*(189) @ What have been the conditions for living/residing permanently at the Ashram during Bh's lifetime?

• What are the conditions today ?

@ இப்பபடுது 2 मं म ही पहुंद्र श्मिष्ठमं न मं म ?

y/o. \*(190) % Which rules have been set up for the Ashram-life during his lifetime ?

பார் வக்கையை காலத்தில் ஆசிரமவாழ்க்கைக்க என்ன விதிகள் நியமாக்கப் பட்டிருந்தன?

Which rules are valid today ?

@ BUOUTUBJ 2 मामा व्याद्वासमा गामं ना ?

\*\*(191) If o, res. or o, visitor: Please describe state/proportions of the Ashram while visiting it / staying there for the first time.

### (166) நீங்கள் முதல் தடவை வசன்ற பொழுது ஆசிரமத்தின் நிலேமை பற்றிச் சொல்லுங்கள

a ... staying (there) ...

a... ទស់នាយាក្រក់ន ១០៣៤១ ...

Please describe the daily routine at that time .

இ அப்போது இருந்த தினசரிக் கடன்களே விவரியுங்கள்?

8 How many devotee-sadhakas lived in the Ashram then ?

9 अमा प्रधंद्रीण भणवणाषुष्ठा वादंद श्ला विद्यालमें ८ क्रमं अक्तिंद्रवार्ग्न संग्र

or Have there already been close relations with the nearby town ?

७ एकं क हे हैं। ऋतं क सक्ष के साम भणने पाता एक साम कि साम के साम क

In what way did the Skandashraam come into being ?

ம் ஸ்கந்தாசிரமம் எந்தவகையல் உருவாயிற்று?

● In what way did the Ramanashramam come into being ?

சரமறை சிரமம் எந்த வகையில் உருவாயிற்று?

st(192) Please describe the further development $^{m{ heta}}$  of the Ashron .

### (167) <u>कि मी ए प्रदेश</u> में भी में दिन W ग्राम प्रेमिस कार्म ति माणे क्या पिस मा ?

@ ... of its activities ...

- @ ... भ द्रनं U कमी क मी नं ...
- \*(193) If you remember any special occasion/event at the Ashram please describe it .
- (168) अमिए ए देही के भणिता (पुष्ठ) हिंदि मिन्णणाना क्रिएं में में जित्रावादी देखें कर में वमाण भोतिस्ता.
  - ⊕(194) <u>If o. res</u>: In what way did you help/support the Ashram-life during Bh's lifetime?
- - (195) If o. or y. res.: Have you got entrusted with a particular task or labour by the Ashram authorities ?
- (170) ७ % मी ए ७ मी ने व्या की क माति था था की की की ये प्रेशकार के के पें पटिर डिव्य कि नुकृति वा कु 2 को दा ?

If yes: @ Do you get any recompense @ in kind or @ cash for that?

இ அதற்கு வெஸ்துவாகவோ வெளமாகவோ நீங்கள் பிரதியுபகாரமாகப் பெறுவதுண்டா?

If not: W Do you earn your livelihood by other means ?

இது வழுகளில் நீங்கள் சம்பாதித்துக் எகாள்கி சீர்களா? @(196) @ Is there any difference in living near Arangerla to living in any other place?

(171) இ ஆடு இ சல ம ஃ யில் வாழ்வதற்கும் மற்ற இடங்களில் வாழ்வதற்கும் இ.....] ஏதாவது வேறு பாகு உண்டா?

a ... ( with regard to sadhana in particular ) ...

இ...[தறப்பாக சாதனத்தில்]...

If yes to 0 or 0: 0 Is there any explanation for Arunacala being an extraordinary place ?

3 அருறை சலமல வ6ச ஷமான இடம் என்பதர்க் ஏதாவது விளக்கம் உண்டா?

♥ What significance bears Arunacala for you ?

What is the special feature of this place in comparison to other holy places ?

© एन्न प्रकानकारी ए कांड्र कार्मित विशेषितं विशेषितं हैं। हिणाड्डा क्षित्र में मा हमी में मिन्पंप निकास ?

@ Do you feel this radiation in certain spots in particular ?

の恩成男 6名「別めい まかいかじし 恩し成めるから 秀成あが 2000 あからまめが? (197) Please describe your everyday life you are used to follow in the Ashram .

(172) ஆசிரமத்தில் நீல்கள் பின்பற்றும் தினசரி வாழ்க்கையைப் பற்ற விவரியுங்கள்.

(197a)Do you prefere for meditation any place in the Ashram or around Arunacals ?

(173) 35 开厅也劳劳心 升心四多 升质四日心仍知YOi 3.15 图上方面方 刃WT丽芬芬沙芬 房间东纳 函厅边4万岁方为丽丁?

\*(198) Which # activity do you love most at the Ashram ?

(174) अमा पण इंद्री का जातुंद्र <u>क पळ्ळा का</u> दुर्गित मा विपार्ण पण का हु ७ पक्ता की हो हमा ?

··· occasion ··· ②…男为其并列加W…

\*(199) Do you cherish/like any other activities or habits in addition ?

U45) दैर्पायमा हिण्या गुमाणाया पळ्या मळा भर्तकाया U45 मिरामिस धमा दिर्पायमा बाल छंपाम वम्यंद्यार्थ्यमः

\*(200) Have you ever been to @ Madurai (and @ the) Ramana Mandiram ?

(174) त्यवधा पुरुषवाद्यम् द्वितिसम् व एम्रका व प्रकार व प्रकार – एद्रिम्स्रेम्स हिमास्य दस्सिन्स्य हिमास

Have you ever been to @ Tiruchuli (and the) Sundaramandiram ?

गणगणा पुराणम हैतिस लें उत्ति मिन पी मित्रा – एत्रा प्रमेश रें से उत्ति होगा आत्र समी है ते समा ? (201) Have you visited & holy places ? - () f year) a) For what parms

(177) 15 16 15 0H @ 4 0001 000 W on \$ 00 16 15 15 15 15 BUT WILL के की श्रिक मा ? - क ग करं का पक ?

@ ... 4 को कम क ए प्राप्त क क छ पं ... — व) पा उन्हें प्राप्त ?

0 ... holy personnages ...

O... UBTOBBMLU ...

🛮 ... ashrams

9... 3HJUZZŽES...

டை மடங்க நூக்கு ...

₱(202) Of what significance is puja-worship for you?

(178) 4 FOFWOUS 2 NOTH BB OT ON OT 安苏别似芳到如芳四号 2000上似图?

\*(203) In what relation does it stand to sadhana ?

1179) FIT 5 011 5 3) 55 31 31 8 00 15 2011 01 9511-174 Do you do puja? நீங்கள் 4 சரைய்வது உண்டா?

\*(204) Please tell (me) @ the significance of the Shrine of the Mother .

(180) @ WITS 15 4 \$ 65 on OUTT BETWOOD ON FINUOUS OFTOU ON THE ON?

What is its relation to the Shrine of Bh. ?

@ एक जात का कित धिका आक्य कि है एं अंत्र मुंदे पुर्वा म og17 1 प जा ला ?

3 好了牙切 you take part in the Sri Cakra Puja ?
3 好了牙方了 you 罗娜如斯斯斯州 UNB GUyJay 2001 4 ?

- \*(205) <u>If X. visitor</u>: Do you have any close relationships with residents of the Ashram ?
- (181) अमा ए जामक मात्त १ १ छोत्र का के उ ठाउँ कि की की अप कि का प्रमाद के प्रमाद के उ

(206) What is the special feature of the Ramanashramam in your view ?

- (182) 2 है। इसी किए हैं ही ए। एक प्राप्त की किए हैं ही जो है क्यों में मिल्एं प्राप्त की किए हैं है।
  - •(207) What role do you attribute to Bh. in establishing and functioning/maintaining the Skandashramam and the Bamanashramam ?
- (183) செஸ்கந்தாஸ்ரமத்தையும் செமை சிரமத்தையும் நிறுவியதிலும் அவை பணியார்றுவதிலும் பக்லாளின் பங்கைப் பற்றி நீங்கள் எப்படி மதிக்கிறீகள்?
  - 9 What was Bh's role regarding the various activities the Ashram has adopted in his lifetime? ( Denkpause ) For instance:
  - இப்கவானுடைய காலத்தில் ஆசிரமம் மேற் கொண்ட மற்ற பணிகளில் பகலானின் பங்கு என்ன? (Denkpause) உதாரணமாக:
    - What was Bh's role in the erection of the Matrbhutesvarar Shrine?
  - மாத்ரு புத்தேன்வர் கோயில் நிறுவியதில் பக்வாண்டைய பால்கு என் வ ?
    - 🗣 ... in the erection/establishing of the Vedapatasala ...
  - 6...6015 UTL FT 2000 W By MW 57 iv ...
  - 6... நக்க பிச்சையில் பிக்கிய நில்...

- ... in the performance of various pulsas ...
- சி... பலவகை தகைகள் எசல்வதில் \*\*\*\* • ... in the celebration of common religious festivals ...
- 8... OUT GOUT ON FIGOR GIT & REM & OBT ON LIGOUS, av
- O... ரமண எ யந்தியை க் எகாண்டாகவதில்...
- ●(208) Is there any reason for Bh. not having appointed @ any successor or @ outstanding sadhaka before his demise?
- - •(209) How can one protect best & the living presence of Bh. ?
- (185) @ एकवातकी क्षं 2 भी गुंधं 4 का राम म मुंद्री द्वाना मुंका द्व विषेप 4 में मिन्धं पात्र थे पात्र कत के कवा कि ?

How can one protect best \* the continuity of sadhana in his spirit ?

இ சாதனத்தின் தொடர்ச் சிலைய சிவந்பைய ஆத்மாவில் எப்படிச் சிறப்பாகப் பாதுகாக்-கலாம் ?  $\cdot$  \*(210) What is your name in conclusion ?

### (186) கடைசியாகலில் உங்கள் 6பர்என்ன?

If samnyasi: O What was your former/worldly name ?

o 2 मंत्रमा हिंUतं पुत्रेयामित् ए दंदीणं नमामा ?

\*(211) To which caste do you belong ?

# (187) 2 फीर में द्वारी गमंग ?

\*(2I2) What is your age ?

### (180) 2 TN 8 M OU WY TOTO ?

34. Coming to the end we have yet to confer about the kind of evaluation you approve of. 35. Do you give me the permission to cite or evaluate any of your statements in my study ? (Denkpause)

இ முடி வாக நீங்கள் சி ஜை மதி க்கம் மதிப்பீட்டை-ப்புறி, நாம் முடி வு *வசுய்ய வேண்டும்*.

ថា ជាសាស្វាយា៤៣ អ្វាល់អេទាយល់ ១៧សេត់ អាក្សាភ់។ ភេទាល់ ជយាភ្លាល់ ជាស្វី អ្វីអេសា មាស្វាប់ បេទាប់បំ៤ ១មល់សល់ ជស់ខេតា ភ្លៃសែល់ មាស្វាប់ទាំ បំពុំភេសាក់ ? (Denkpause) If X. sceptical or negatif 36.:

36. Of what other kind of evaluation do you approve ?

छ हिळा या जा तहा की का कि का

37. I am very grateful to you for your help .

இ உங்களுடைய உதவி நான் மிக்க நன்றியு -டையேன். 38. May I show my indebtedness to you by presenting you this small photo as I am not holding a scholarship for this project ?
39. The photo depicts many pictures of Bh. glued together by

இதிர்த் ஆராய்ச்சிக்கு எனக்கு எந்த விர உதவிச்சம்பளமும் கிடைக்காததால் என்றுடைய கடப்பாட்டைக் காட்டுவதற்கு இந்தப்படங்களே அளிக்கிலேன்.

இர் ஆர்வமுள்ள இர்மானிய சாதகரால் இந்தப் படம் பகவானின் கணக்கள் படங்களிக்கொண்டு 3ட்டப்பட்டது.

40. It is my hope that our talk(s) have been a source of joy and spiritual inspiration for both of us

ரம் இருவருடைய மகிழ்ச்சிக்கும் ஆக்ம — உணர்ச்சிக்கும் நம்முடைய சம்பா ஷண்குள் 35 ஊற்று என்று நான் நம்புகிறேன். GUALTHERUS H. MEES: Akademiker, Sadhu, Sastrī und Rsi.

Mees wurde 1903 in Rotterdam als jüngstes von vier Kindern in ein alte: holländisches Bankier- und Theologen-Geschlecht geboren. Da sein Vater, Abraham Cornelius Mees, Gründer einer der grössten Firmen und Banken Indonesiens war, wurde in ihm wieder ein Theologe gesehen. Schon in seiner Kindheitzeigte sich jedoch, dass er die in ihn gesetzten Erwartungen nicht würde erfüllen können (und wollen) und wurde in seinem Familienkreis ein vielbelächelter, letztlich unverstandener Aussenseiter. Mees erhielt zwar eine betont liberal-protestantische Erziehung mit antikatholischer Spitze, entwickelte aber früh eine eigenständige Persönlichkeit, welche sich durch psychische Sensibilität und weltanschaulichen Weitblick auszeichnete.

In seiner Kindheit konnte er stundenlang von seinen Träumen berichten und begann diese bereits mit neun Jahren niederzuschreiben. Im Jugendlichen weckten dann die vielen Angst- und Albträume Grundfragen um die eigene Existenz und Person. Mit einem Bein in der Traumwelt stehend, neigte er früh dazu, dem Traumleben mindestens so grosse Bedeutung beizumessen wie dem Wachbewusstsein; eine Erfahrung, welche sich später in seiner Studentenzeit in den persönlichen Begegnungen und Traumbesprechungen mit C.G. Jung noch vertiefte. Zunächst war er jedoch bei seinen Traumanalysen auf sich alleine gestellt - sein Schlafgemach galt in seiner Familie als "Spukzimmer" - und suchte in der Welt der europäischen Märchen und Legenden, der griechischen Mythologie sowie in der Lektüre von William Blake Bestätigung und Verstehenshilfen. In seiner Jugend fühlte er sich ferner besonders von der Feuerreligion Zoroasters angezogen. Eine Reise nach England bewegte den Neunzehnjährigen dazu, in Cambridge Jura zu studieren. Anders als in den vornehmen holländischen Bürgerkreisen der ersten Nachkriegszeit fühlte er sich dort schnell zu Hause und wurde umgekehrt wie ein Engländer aufgenommen. Als fähiger Athlet ruderte er für seine Universität im Achter. Die entscheidenden Impulse für seine weitere Persönlichkeitsentwicklung und akademische Karriere gehen von seinen internationalen Freundschaften aus, vor allem vom Geistesaustausch mit indischen Kollegen. Wichtiger als das problemlose Jura-Studium, welches er 1928 abschliesst (M.A.), erscheint seine Auseinandersetzung mit den nichtchristlichen Weltreligionen, vor allem mit dem Buddhismus und dem HInduismus und deren modernen Exponenten - insbesondere Ramakrsna -, welche sich alsbald in verschiedenen Veröffentlichungen niederschlägt1. Als zwanzigjähriger Student ersteht er sich eine Buddha-Bronze, vor welcher er Kerzenlicht hält und Weihrauch abbrennt, und beginnt seine ersten, weitgehend autodidaktischen Meditationsversuche, welche er später durch jahrelange hathapranayama-Praxis erganzte. Eine Zeitlang stand er in enger Beziehung zum Neo-Sufismus von Vilayat Khan, dem Sohn und Nachfolger Inayat Khans, bis er realisiert, dass jener (noch) nicht der satguru

seiner Wahl ist. Im Zusammenhang mit seinen universalen geistigen Interessen kommen persönlichen Kontakten zum Eranoskreis der Anfänge, zu R. Guénon, E.Schuré, J. Herbert und eben C.G.Jung, ein hoher Stellenwert zu. wobei er immer auf geistige Unabhängigkeit bedacht ist. Wie auch eine unveröffentlichte Gedicht- und Essaysammlung aus den Jahren 1927 bis 1931 nahelegt, welche ein tiefreligiöses Herz bezeugen und bereits den auf einem eigenständigen Weg befindlichen, reifen Sädhaka zeigt, war sein Interesse an den mystischen Traditionen nie werzeitlich -akademischer Natur, sondern hatte festumschriebene praktische Formen angenommen, welche bleibende Gültigkeit behalten sollten. Seine panentheistische, bzw. theopanistische Gläubigkeit findet mit sechsundzwanzig Jahren in folgendem Gedicht: Ausdruck:

#### Gebet

O Thou supreme comforter of my heart,
at Thy feet I offer all that I can call my own.
For I desire to be no more as I am,
I desire but to live in Thee, for Thee, by Thee,
for Thou art the only true Joy,
Thou art the heart's delight, the only happiness.
To Thee I want to sing at all moments of my life.
About Thee I want to sing, Thee I want to paint, using the sky as my canvas.

Thee, O Supreme Friend, I want to have near at all moments. Thee, O Beloved, Thee only I want to serve and enjoy. Thou, O Mother, by Thee only I desire to have my life. Thou, O Father, by Thee only I desire to be protected. Thou, O my Supreme Teacher, by Thee only I desire to be taught, Thee only I want to serve.

O, Thou Nameless One of a million Names, inspire me to live the true life!
Only in following Thee, only in beeing like wet clay in Thy hands, great sculptor,
can I be happy, can joy sing in my heart.
May I nevermore lose sight of Thee even for a single moment.
May I evermore consider all things as beeing of Thee,
O Thou my true Joy, my Love, my mind's most fervent desire!

For all things are not only of Thee, but also by Thee and for Thee: All things are in Thee and Thou art in all!

Aus derselben Zeit stammt ein Gedicht, in welchem er zur kompromisslosen, an ihrem Besessenheitscharakter kenntlichen Wahrheitssuche aufruft, welche in seinem Fall nur gerade in Verbindung mit der Niederschrift seines Hauptwerkes auch gegen aussen zeigt:

#### Divine Madness

Only madness is good! Throw away your clear thinking, O Man! Your philosophies, dogmas, bury them! They are weaknesses - crutches -Because you have not Madness'wings, Dare, friend, and soar up unto That! Naked, leave all on the land of the earth. Once there, what need of safety? Strength is the sign of your knighthood And Love its eternal delight. Nothing matters but That. It is Madness Divine, Let it fill you, grow wild! Prometheus stole fire from heaven And Socrates died And Jesus lived, - All for That; They were madly in love with Truth's madness. Seek, friend, and feel, get with passion filled, Hear the silent voice of the monk's roaring soul. See the smile of him dying for Truth's holy sake; Feel the throbbing passion in the heart of crators! Impregnated all life is with That, And That creates Itself, For That only lives, and allelse is death.

Auf Drängen seiner Familie hin, setzt er seine akademische Karriere in Holland fort. Im Jahre 1934 promoviert er an der Universität Leiden als studierter Jurist, doch mit dem Herzen eines Mystikers, beim Indologen J.Ph.Vogel mit einer religionssoziologischen Arbeit über Ursprung und Wandel der hinduistischen Gesellschaftsordnung<sup>3</sup>. Seine Dissertation findet internationale Beachtung und deutet seinen Interessenswandel von vergleichendem Rechtsstudium zu vergleichenden Religionsstudien auch auf akademischer Ebene an. Lehrangebote aus Ceylon und Mysore führen ihn ein Jahr später nach Srī Lańkā und Indien. Während dreier Jahre bereist er den ganzen Subkontinent und entfaltet eine rege Vortragstätigkeit über vergleichende pädagogische, soziale, psychologische und philosophische (Neo-Vedan ta) Aspekte der abendländischen und indischen Kultur<sup>4</sup>. Obgleich er nur über beschränkte Sanskrit-Kenntnisse verfügte, wird ihm dort bei seinem profunden Wissen und Verständnis der einhiemischen Kultur ein den pandita vergleichbarer Respekt und Status angetragen. Zu seiner grossen Verlegenheit pflegte ihn später selbst Ramana Maharsi aus Spass "Sastrī Svāmī" zu nennen. Im Rahmen seiner Begegnungen mit Führergestalten des Neohinduismus trifft er auch Svami Śivananda, welcher ihm - möglicherweise in Verbindung mit einer Mönchsweihe<sup>5</sup> – den Mönchsnamen SÄdhu Ekarasa, "der Sädhu mit dem (Geschmacke) für die (all-)eine (Wirklichkeit)", verleiht. Obgleich er sich selbst als samnyäsin versteht, versucht er, wenn auch vergebens, sich gegen diese Namensbeilegung zu sträuben, da er ohnehin stark unter dem Aufsehen (edet, welches er als Weisser erregt. Dass er schliesslich zu Vorträgen in der für Sädhus angemessenen orangefar benen kāvi-Kleidung erscheint, ist lediglich als Zeichen seiner Anpassung an die öffentliche Meinung zu werten.

Seine Pläne, die vielversprechende akademische Karriere an einer indischen Universität fortzusetzen, lösen sich dann im Jahre 1938 auf einem Abstecher nach Tiruvannamalai von einem Tag zum anderen in Nichts auf. In Ramanas Gegenwart spürt, dass hier der satguru war, auf den er seit langem gewartet hatte, mit welchem er sich nichtsdestotrotz seit ebenso langer Zeit verbunden fühlte.Ein acht Jahre früher entstandenes Gedicht über die (geistige) "Tyrranei" leitet er mit den Worten ein:

One night the Teacher, who lives in the Silence of the soul, spoke again to me:...; und verrät wie so viele andere jüber Aspekte des geistigen Lebens und die religiöse Führungsautorität den Ramana-Schüler,

Jahre bevor dieser jenem bei lebendigem Leibe gegenübergetreten war. Die ihm stark zusetzenden klimatischen Verhältnisse zwingen ihn dazu, seinen Wohnsitz zu verlegen. Freundschaftsbeziehungen zum damalaigen Travancore (Kerala) und dessen aufgeschlossenem Mahäräja führen schliesslich dazu, dass er mördlich von Trivandrum, in Varkkala) ein grösseres Dschungel-Grundstück erwirbt, welches er nachträglich als seit puränischen Zeiten bekannte Einsiedelei des rsi Kanva wieder entdeckt. Daselbst gründeter den dharma-āsrama und die Academy of Comparative Culture.

Kaum hat er sich niedergelassen wird er von den Engländer aufgrund seiner Beziehungen zu Kräften der indischen Unabhängigkeitsbewegung und internierten Deutschen für drei Jahre von der Küste ins Landes-innere verbannt. Seiner klimatischen Unpässlichkeit ungeachtet wird diese Zeit, welche er zu Füssen Ramanas verbringt, die Periode seines Lebens, über welche er sich bezeichnenderweise fast völlig ausschweigt.

Aus seinem lebenslangen Bemühen um ein existentielles Verständnis der WiRrlichkeit heraus, deren Horizont sich nach der dreijährigen Ramana-Erfahrung nochmals erweitert und von seinen alten Leitbildern aus dem Eranos Kreis nicht mehr zufriedenstellend erfasst wird, richtet er nach seiner Rückkehr nach Varkkala in der Meditation ein verzweifeltes Gebet an Gott, den Guru, um Einsicht in die tatsächlichen Verhältnisse der Dinge. Im Verlauf eines plötzlichen, etwa sechs Stunden andauernden, bewusstseinserweiternden Ergriffenseins wird ihm darauf eine panoramische Schau der Traditionen der Weltkulturen zuteil, in welcher ein allen Kulturen und Religionen gemeinsamer Symbolschlüssel offenbark v. Verstehen, Ausarbeitung der teilweise in automatischem Schreiben hingeworfenen Notizen und Kondensierung des dreitausend Seiten umfassenden Manuskriptes um die Hälfte bean

spruchen die folgenden vier Jahre. 1947 kehrt er vorübergehend nach Hollan zurück und reist nach die Erscheinen des ersten von die Banden des enzyklopädischen Symboli-Werkes

wieder nach Indien, wo
seinem Hauptwerk Folgen 7 Bezeichnend für sein Selbstverständnis in Bezug auf dieses monumentale Werk und seine Ramana-Beziehung ist,

dass er rückblickend den Sinn seines Lebens ausschliesslich in der uneigennützigen prophetischen Weideroffenbarung der fundamentalen Einheit aller Traditionen und Religionen in dieser Zeit des Verfalls und Chaos sah und - abgesehen von seiner Ramana-Beziehung - alles zuvor Geschriebene und Erlebte als völlig unwichtig erlu Besug auf seh Guru-Verhächen und er:
achtete: Wie soll man das Kerzenlicht noch sehen, wenn man drei Jahre lang in die Sonne geschaut hat?" geistiges Gegenstück Das Hauptwerk selber bezeichnet er als zur Atombombe, welches, von Ramana Mahrsi gezündet, seine Identität als Individuum ausgelöscht habe. Damit erweist sich die Ausserung des Ramana-Schülers und Dichter-Heiligen Muruganar, Mees sei nicht ein pandita, sondern ein rsi, in doppelter HInsicht als wahrscheinlich, sowohl in Bezug auf den visionären Ursprung seines Hauptwerkes als auch in Bezug auf dessen bewusstseinsmässiges Resultat. Die letzten zwei Lebensjahre werden allerdings von einer schleichenden Lähmung überschattet, welcher er 1955 Monate nach dem Erscheinen des dritten und letzten Bandes seines Hauptwerkes erliegt. Damit peine visionäre Vorahnung seines frühen Todes und de Gewissheit, dass er die Offenlegung der esoterischen Weisheit der Welttraditionen mit dem Leben zu begleichen haben würde. Informationsquelle stellen drei mehrstündige Gespräche mit J.J. de Reed عند

Jie Informationsquelle stellen drei mehrstündige Gespräche mit J.J. de Reed T. dem geistigen und institutionellen Erben von Mees, welcher die letz ten viereinhalb Jahre mit seinem Lehrmeister der Symbolik zusammengelebt hat, sowie von diesem SAdhaka bereitwilligst zur Verfügung gestellte Publikationen und Manuskripte. De Reedes Angaben beruhen zu einem grossen Teil auf persönlichen Nachforschungen, da Mees aus Bescheidenheit und Zeitnotzwenig über sich selber he. Verlaufen lassen.

- 1 De Boodschap van Sri Ramakrishna: Een Hindoes Heilige der Negentiende Eeuw. En een Levensbeschrijving door G.H.Mees. Den Haag: Servire, 1929 (Nachdruck 1949 als <u>De Levende Gedachten van Sri Ramakrishna</u>); <u>De Boodschap van Sri Krishna: De Dialoog Tusschen Sri Krishna en Oeddhava.</u> Den Haag: Servire, 1931; <u>De Boodschap van Narada en Dadoe.</u> Den Haag: Servire, 1934.
- 2 Moose 1927 1931. @pens Ann elsays written in the years 1927-1931), unveroff- Ms.
- 3 Dharma and Society, The Hague: Servire, 1935.
- 4 Auf der Grundlage von Vorträgen in Trivandrum, an der Hindu Universität von Benares, den Universitäten von Kalkutta und Patna, in welchen er Themen seiner Dissertation in aktueller Form aufgreift, erscheint 1938

  The Human Family and India: The Reshaping of the Social Order. Bombay:

  Taraporevala (mit einer Abb. von Mees auf dem Umschlag).
- 5 Die näheren Umstände sind unbekannt.

6 Über seine "historische" Ramana-Erfahrung liegen lediglich ein Gedicht (Mees 1949b) und zwei Aufsätze (1949a; 1979 ) vor, in welchen er vornehmlich die Ineffabilität seiner diesbezüglichen Erfahrung, bzw. die Unbeschreibbarkeit Ramanas darlegt.

- The Key to the first chapter of Genesis. Deventer: Kluwer, o.J.; Evolution, Paradise and the Fall: The Symbolism of Genesis 2 and 3. Deventer: Kluwer, o.J.; ferner The Seven PillaRS OF Christ's Church, ein Vergleich der sieben Sakramente der katholischen Kirche mit den sieben Mysterien der russisch-orthodoxen Kirche, welche für Mees an Bedeutung gewonnen hatte, und andere unveröff. Ms.
- 8 In die Veröffentlichung des Hauptwerks unter seinem Namen soll er nur unter dem Druck des Verlegers eingewilligt haben (de Reede).
- 9 Bezengt durch de Reeden
- The Reveletion in the Wilderness: An Exposition of Traditional Psychology. vol. I: The Book of Signs, 1552; vol. 11: The Book of Battles, 1954 (?); vol. 11: The Book of Shers, 1953 , Devember: Kluwer.
- Worten ein: "It is not my wish or my work to teach anything. But if I could awaken in a few souls a little of that great longing, that deep desire for the Infinite, I should be very thankful....But we cannot really analyse this thirst of man for his true Self, this longing of God to realise his own divinity. On earth it seems to take several forms, that is all we can say." Val. seine Wisenshallskille v. S.

HOENS: Westlicher Ritualspezialist mit brahmanischem Ruf Verlie

Hoens wurde 1927 (als Sohn eines holländischen Offiziers auf Java) geboren, der in jener damaligen niederländischen Kolonie diente. Seine unruhige Kind heit und Jugend verbrachte er in immer wiederkehrender Trennung vom Vater in Holland und dem heutigen Indonesien. Im Zuge der japanischen Besetzung von Niederländisch-Indien wurde Hoens von seinem vierzehnten bis achtzehnte Lebensjahr in einem japanischen Konzentrationslager interniert. Als spirituel len Gewinn dieser Zeit betrachtet Hoens die Erkenntnis, dass er nicht der Körper sei, da er vor Elend eigentlich hätte sterben müssen. Obwohl er dadurch vier Gymnasialjahre verloren hatte, konnte er sich nach Kriegsende in Leiden und später in Amsterdam immatrikulieren, wo er acht, bzw. vierell Semester Medizin und Psychologie und Parapsychologie studierte. Als "feste seelische Anhaltspunkte in der Nachkriegszeit nennt er RæMun Rilke, D.H. Lawrence und vor allem Herman Hesse. Letzteren suchte er immer wieder in dessen Heim in der Südschweiz auf, wo er Ansprache fand und in seiner inneren Zerrissenheit und Desorientation persönliche und literarische Führung - 'Demian' - erhielt; "denn ich fand die Welt im Frieden noch unverständlicher als im Krieg." Über die Bekanntschaft

mit G.H. Mees schliesslich, wurde er nicht nur mit indischer Weisheit, sondernimit der indischen Wirklichkeit und Lebensweise konfrontiert. Während dieser ältere Freund, der inzwischen bei Ramana seine geistige Erfüllung gefunden hatte, doch bei der Verwirklichung seines Haupt werkes auf Unterstützung angewiesen war, Hoens von Indien aus lockte, wurd er von Hesse mit seinem Werk 'Siddharta' - "ich glaube bewusst" - in Richtung Indien und indisches Denken gelenkt. Doch erst ein Erlebnis der Todesangst, als der Wettkampfschwimmer in einem Fluss dem Ertrinken nahe war, gab dem Dreiundzwanzigjährigen die Entschlusskraft das Studium abzubrechen und Mees' eindringlichem Ruf nach Indien zu folgen. Dort langt er ein Jahr nach Ramanas Ableben an. Hoens beschreibt sich in der Anfangszeit als ungehaltenen Knaben, der unzufrieden war mit gemeinhin Gebotenen und nicht verstehen konnte, warum ein Mensch - sein Freund Mees - eine verheissungsvolle Karriere über Bord werfen konnte, um dort seine Zeit zu vertun. (Sein Interesse beschränkte sich anfangs darauf, Ramanas Lehre mit dem Gedankengut Sartres, Heideggers und Jaspers zu vergleichen, um ihm womöglich einen Denkfehler nachweisen zu können. Nach einem Initiationserlebnis Arunacalas wurde ihm jedoch klar, dass Ramanas Lehre unumwerfbar ist und deren philosphische Aspekte denkbarst unwichtig sind. Uber die enge geisti ge Freundschaft mit und Schülerschaft unter Mees, und nach dessen Hinscheide unter anderen hinduistischen Persönlichkeiten und Sadhaka-Vorbildern, durchläuft Hoens in Indien eine kulturelle Metamorphose. An deren Ende steht ein unbeugsamer, in der hinduistischen Klassengesellschaft integrierter wie im pūjā-Ritual verwurzelter ātmavicāra-Sādhaka, der gleichermassen mit den sozialen wie religiösen Verhältnissen Indiens vertraut ist und seine Identilät manthematical in the wholen to the oil -

nur in die gayatri und die Rezitationsweise vedischer Mantren eingeweiht, sondern ebenfall mit allen Details des praktischen puja-Rituals bekannt gemacht. Die rituelle Bekleidung mi der brahmanischen Opferschnur (upanayana) lehnte er zwar ab, dennoch wird Hoens in seinen indischen Bekanntenkreisen als Brahmane eingestuft.

Im Jahre 1956, als Hoens vorübergehend nach Europa zurückkehrt, greift Hesse ein drittes Mal sichtbar in sein Leben ein. Er legte den Kontakt zu einer Schülerin Ramakrsnas, welche Hoens nicht zivilrechtlich, doch "vor dem Guru" – einerseits Ramana, anderseits Ramakrsna – in einem hinduistischen (Camunda-)Muttertempel heiratete und bis zu ihrem Tod im Jahre 1972 seine Lebensgefährtin bleibt. Kinder, eine Tochter, besitzt Hoens aus erste Ehe. Seither verbringt er wechselweise je vier Monate inseinem Eigenheim in Tiruvannamalai und in der Kanvasrama in Varkkala einerseits, und als freischaffender, autodidaktischer Architekt auf der Insel Elba und in Ascona anderseits.

Das Quellenmaterial stammt aus drei mehrstündigen, engagiert geführten Gesprächen in deutscher Sprache, welche während eines gemeinsamen Aufenthal tes in der Kanväsrama und durch Briefkontakte vertieft wurden.

J.JENSENs langjährige Beschäftigung mit geistigen Wegen im Allgemein und Ramana Maharsi im Speziellen stehtlim Zeichen seines Verwandtschaft und Schülerverhalleises zum neun Jahre jüngeren Guru A.Glaser . Indem er seinen Schwager als "grossen Mann der Familie" bezeichnet, bringt Jense nicht nur seine grosse Bewunderung gegenüber jenem zum Ausdruck, sonder deulet zugleich seine relative Abhängigkeit von jenem und psychologisch untergeordnete Familienstellung an. Mit Ausnahme der Geistheilung und i zeitlicher Verschiebung und unterschiedlicher Akzentuierung haben beide in ihrer geistigen Entwicklung bloselben dieselben Stationen in derselb Folge durchlaufen. Parallel zu Glaser befasst sich Jensen zunächst mit dem hatha-yoga und der Anthroposophie und erfährt im Jahre 1957 ebenfal über H.Jürgens von RAmana. Anders als sein Schwager ist sich aber Jense zugnsarbeiten nicht sicher, ob dies sein Weg sei Vielmehr wird der ge taufte Katholik in der Folge für das Christentum aufgeschlossen, welche ihm in erster Linie durch Walter Niggs Darstellungen mittelalterlicher Heiligen nahegebracht wird, unter welchen er sich vor allem von NIklaus von der Flüe und Meister Eckhart angesprochen fühlt. Weitere, "irgendwie notwendige Umwege, Klärungen usw." folgen in der intensiven Auseinander setzung mit Ramakrsna und Ramdas, der ihn jahrelang "bekleidet" habe, so dass er erst in like letzten Jahre und die unmilkelbare Gegenvark om sie sayan kanu, "ganz auf die Lehren Ramanas festgelegt worden yn sein.

In diesem jahrzehntelangen Prozess der Hinwendung zu Ramana und Aruna cala-SIva empfindet Jensen nicht nur die Beziehung zu seinem Schwager, welchen er - wie zu einer Zeit auch Muruganar - als vom sadguru Ramana gesandten Vermittler versteht, als grosse Hilfe, sondern auch seine he geistig gleichgestimmte Familie, Frau, einzige Tochter und Schwiegermutter. Insofern er in der Gegenwart Glasers dieselbe Kraft und Ausstrah lung wie die anlässlich dreier Aufenthalte im Ramanasramam am Berg und den Grabstätten erfahrene, macht er keine grundsätzliche Unterscheidung zwischen Ramana, Arunacala und seinem Schwager, und besteht für ihn seit dessen NIederlassung in der Schweiz kein Unterschied mehr zur geistigen Übung in Tiruvannamalai. Auf dem Hintergrund seiner Wesensverwandtschaft mit dem Berg, "zweifellos vielleicht die heiligste Stätte dieser Welt", weiss sich der Lehrer im Strafvollzug umgekehrt für eine werne der Indienreise zu begeistern, hätte er nicht Zeit, Geld und gesundheitliche Einbusse einzukalkulieren: "[...] selbstverständlich würde ich noch heut abend um den Berg marschieren[...]" und t...] möglichst die Einsamkeit des Berges mit seiner unendlich starken Atmosphäre suchen." Der Maharsi und Arunacala-Siva stellen auch für Jensen dieselbe Kraft dar, doch inso fern er die Potenz des ersteren hauptsächlich mit dessen samadhi assoziiert und die Ausstrahlungskraft des Berges im Unterschied zu Ramana "fas direkt" und unabhängig von diesem erfahren hat, lautet sein Bekenntis: "Arunāc ala ist Sīva, Siva ist Bhagavān."

Jensens starke berufliche Beanspruchung einerseits und sein ausgepräg tes Pflichtbewusstsein im Sinne einer vorbildlichen Erfüllung des indivi duellen (sva-)dharmas anderseits erzeugen in Verbindung mit seinen ebens ausgriffen geistigen Neigungen eine permanente Spannungssituation zwischen sädhana und innerweltlichen Aktivitäten. Unter Verweis, dass die Verwirk lichung zumeist mehrere Leben erfordere, nimmt er diese Lebensproblemati schicksalsbewusst hin. Den täglichen Waldlauf und längeren Arbeitsweg nutzt er mit der innerlichen Rezitation von Versen aus der von ihm verdeutschten Hochzeitsgirlande an Arunachala" (ArAks) und devotionalem mantra-Singen, hauptsächlich von arunācala-śiva. Denn wie dieser matra ihm zuweilen auch in der zur Zeit zwei Mal einstündigen "devotionalen Meditation" nach der Arbeit als Einstieg, bzw. zum Eintauchen in die innere Stille dient, betrachtet Jensen - in Übereinstimmung mit Glaser die Entwicklung von bhakti-Gefühlen als unerlässliche Vorbereitung und Vorstufe für die anspruchsvollere, reifere jnana-Disziplin.

In wie er eige im vierstündigen Gespräch ein für die übrige Schüler schaft Glasers ungewöhnliches Interesse an unserer Arbeit und lung, welche er in verschiedener Hinsicht unterstützte, Mit Ausnahme vo einigen kritischen Bemerkungen über die Leitung des Ramanasramams hatte er selbst gegen eine namentliche Gesprächsverwertung nichts einzuwende

'Wie in der Einleitung (o. S. ) begründet, wollen wir uns hier un ter Wahrung weitmöglichster Anonymität auf wenige biographische Angaben beschränken soweit sie für das Verständnis dreier Sadhakas (J.J. sen, B.Becker, R.Deutsch) notwendig sind: Wendepunkt des 1929 geborener süddeutschen Glaser ist eine lange, schwere Krankheit, die im Achtzehnjährigen die Auseinandersetzung mit der Anthroposoophie, dem Christentum und hatha-yoga auslöste Der Heilpraktiker H.Jürgens, welcher die spirituell ausgerichtete Zeitschrift Das edle Leben u.a. mit Beiträgen über Ramakṛṣṇa und Ramaṇa Maharṣi herausgab, entdeckte im lediggebliebenen Glaser eine heilerische Begabung. Von Beruf ursprünglich Landwirt arbeiteteer unter Jürgens als Magnetopath und wurderfolgreicher Heilpraktike und Geistheiler. Zunächst angezogen vom Ramakrishna-Orden, dem er beitre ten galak, veranlassteihn 1959 die Lektüre von Zimmers Ramana-Buch kurzfristig nach Indien zu reisen. Mit wenigen Unterbrüchen will er sich von 1959 bis 1976 Le Indien, zumeist im Ramanasramam auf und widmete sich einem intensiven sadhana. Die wichtigsten Bezugspersonen auf seinem inne ren Weg waren in dieser Zeit Muruganar, Ramdas und Krishnabai, welche seine Guru-Persönlichkeit, in der jaana und bhakti integriert erscheinen hauptsächlich prägten. Seine Heilkräfte ad Kaldadie jung sein rigoroser sadhana in Working | meditative Ausstrahlung und Transformationskraft treten eimmer wieder als Gründe auf für die Attraktion, welche Glaser seit den siebziger Jahren auf einen wachsenden wedlichen Schülerkreis (verschiedenster religiöser, sozialer und nationaler Herkunft) ausübt. Die Schülerschaft verbinden informelle Zusammenkunfte, welche seit der Rückkehr Glasers nach Europa in einem organisationsmässig unstrukturierten Rahmen auf privater Basis in einem Walliser-Bergdorf in hand hand in Riche (Rauf) in der With an Willens on der Him Change (Rauf) (Blank) in der Willens on der Him Change (Rauf) in der Willens on der Him Change (Rauf) (Blank) in der Willens on der Him Change (Rauf) (Blank) in der Willens on der Him Change (Rauf) (Blank) in der Willens on der Him Change (Rauf) (Blank) in der Willens on der Him Change (Rauf) (Blank) in der Willens on der Him Change (Rauf) (Blank) in der Willens on der Him Change (Rauf) (Blank) in der Willens on der Him Change (Rauf) (Blank) in der Willens on der Him Change (Rauf) (Blank) (Blan gemeinsame Meditationspraxis, gewirkt, legt er heute im Westen unter Anpassung an die vorwiegend Indien- und Ramana-unkundige, junge Schülerschaft das Schwergewicht auf die Erweckung der Hingahe durch Milfestellung in Fragen der Spiritualität und der allgemeinen Als Pragmatiker hat Churchieffir eine eigene, au der praktichen tolored along gelillike and on lekende officknissen dendrople, Sprache gefunden, welche von der indischen Terminologie almil. Eine Wertung soll und kann unter den gegebenen Umständen nicht ausgesprochen werden. Aus Gründen der allgemeinen Information darf aber angemerkt werden, dass Glaser ausserhalb seiner ANhängerschaft nicht nur im gegen ihn intrigierenden Ramanasramam, sondern auch im weiteren Kreis der Ramana-Bewegung eine um-

strittene Figur ist. Vorliegende Informationen stammen aus mit den oben

angeführten Sadhakas geführten Gesprächen.)

#### Ein europäischer sadhu und Schüler Muruganars

sit theosophischem Minterorund

FRANÇOIS ELSAESSER wurde 1919 im Elsass in eine mittelständische Fam: lie mit sieben Kindern geboren. Die beiden Weltkriege im Allgemeinen und der frühe Tod des Vaters im Speziellen stürzen die Grossfamilie in der patriarchalischen Berufswelt in grosse Nöte Der Verlust des Vaters | zunächst und vordergründig für den Vierzehnjährigen nicht sehr gross gewesem zu sein, da ihm jener nicht dieselbe Liebe und Zuneigung geschenkt habe wie seinen Geschwistern. An das Ereignis schliesst sich aber bald eine schwere Krankheit an, in deren Verlauf der Jugendliche zum ersten Mal eine vom physischen Körper verschiedene Wesenheit in sich verspürt. Unter Verweis auf die religiöse Spannung, die zwischen seiner streng protestantisch-kirchlichen Mutter und einer gegenüber wohnhaften, theosophisch ausgerichteten Tante herrschte, bei der er sich wohl fühlte, gibt Elsaesser zu verstehen, dass sich seine durchaus vorhandenen spirituellen Neigungen in seinem Lebensmilieu nicht entfalten konnten. Von klein auf rein vegetarischer Nahrung zugeneigt, sei er nach seiner Krankheit immer wieder zur Fleischkost gezwungen worden. Hauptsächlich von Frauen umgeben und erzogen, scheint der schmächtige, doch zähe Jüngling früh eine Aversion gegen die Frauenwelt entwickelt zu haben, von welchen er sich erst später über eine Begegnung mit Anandamayī Mā langsam zu lösen vermag und die seine asketischen Tendenzen verstärkt haben dürften.

Ein gewisses Gegengewicht stellt seine lange und intensive Mitgliedschaft zu einer Gruppe protestantischer Pfadfinder dar, die er als ausgezeichnete Vorbereitung für den spirituellen Weg einschätzt. Die hohe Moral und der implizit esoterische Charakter der Pfadfinder-Verbände, welche er mit den nordamerikanischen Indianer-Stämmen vergleicht, wecken in ihm das Gefühl für das "Mysterium der Ritterlichkeit (chevalerie)". Die Entzündung des Lagerfeuers nach einem Gebet oder einer Schweigepause versteht verstalle Vorstufen der Meditation und bezeichnet sein Pfadfinderleben als sein "erstes tapas".

Zu Kriegsbeginn wird Elsaesser in die französische Armee eingezogen und dient in ihr von 1941 bis Kriegsende in Marokko. Er hat das Glück, bloss einen Schuss, und zudem im Nebel, abgeben zu müssen, und nutzt sein Soldatenleben für seine geistige Entwicklung, welche unter dem Eindruck eines Verses aus dem Matthäus-Evangelium konkrete Form anzunehmen beginnt:

"Suchet vielmehr zuerst sein Reich und seine Gerechtigkeit!
dann werden euch alle diese Dinge hinzugefügt werden."

Diese Worte Jesu lösen im Zweiundzwanzigjährigen einen "inneren Aufschrei" aus und lassen die einmal geweckte metaphysische Suche nicht
mehr zur Ruhe kommen. Doch erst die personen Bekanntschaft mit der Theo-

sophie und direkter noch die Lektüre der Bhagavadgita, welche ihm bald nach seiner Verlegung nach Marokko von einem Freund in die Hände gelegt wird, vermögen im einen gemen und situationsbezogenen Weg zu weisen.

Ihm die praktischen Mittel an die Hand geben, um das Kriegsleben als spirituelle Herausforderung zu verstehen und zu sublimieren. Auf der Grundlage der im Pfadfindertum sich angeeigneten Werte der Demut und des Gehorsams gibt er sich ganz der "höheren Kraft" hin und versucht als inner lich unbeteiligter, politisch neutraler Soldat seine Pflicht zu erfüller [TEXT]:

"Als Talisman trug ich stets 'La voie du silence' auf mir, und sobald ich Gelegenheit hatte, las ich darin. Während der Nachtwache konnte ich sogar meditieren; es war wunderbar."

Mit dem Gewehr zur Hand Wegeistert er sich in diesen Jahren für die Theosophie, insbesondere für die Werke H.P.Blavatskys, und versenkt sich aus deren Sicht in die esoterichen Aspekte der Religionen. Obgleich er aus finanziellen Gründen (!) - und selbst später in Indien - nie dem inneren, esoterischen Kreis der Theosophischen Gesellschaft angehört habe und die Theosophie im Sinne einer vorzüglichen Erziehung und Vorbereitung für den ätmavicara als abgeschlossene Durchgangsstufe bezeichnet, ist Elsaesser in seiner anthropologischen und kosmologischen Denkensart bishalt Theosoph gebüben &

Im Unterschied zum Sufismus, zu dem er erst später in Sil Lanka zugang findet, enttäusscht ihn zwar der Fanatismus des Islam; er fühlt sich aber in der marokkanischen (Männer-)Gesellschaft so zu Hause, dass er nach dem Krieg im Land bleibt und sein ganzes Leben in Marokko verbracht hätte, wenn er nicht nach Indien "gerufen" worden wäre. Der arabischen und berbischen Sprache mächtig, übernimmt Elsaesser für die nächsten zwölf Jahre im Süden des Landes als französischer Staatsbeamter die ihn faszinierende Stellung eines Konservators des einheimischen Kuantgewerbes, verbunden mit ethnologischen Studien unter den Stämmen.

Noch Jahle voi Ramanas Hinschied hölt Elsaessel übel Bluntons Buch vom Mahalsi, welches ihm ein intellektuelles Volvelständnis wermitet. De jedoch jenes Buch kein Rides enthält und ihn, seinem Tempelament und seinel dazwischenliegenden Faszination fül Ramaklsna entsplechend, die bhakti zul tiefelen Elkenntnis seines Wesens" zu fühlen bestimmt ist, elkennt el elst 1951 in Else seinen Gulu, als ihm ein andeles Ramana-Buch mit einel Poltlät-Aufnahme geschenkt wild:

"Das vielmeh. eine Berufung durch <u>bhakti</u> als durch <u>jnana</u>.

Es war die <u>bhakti</u> dieser Photographie, welche es mir ermöglichte, so sehr an seine Person gebunden zu bleiben; ich muss betonen:

an seine <u>Person</u>, denn zu jener Zeit war Bhagavan ausschliesslich als Person, [und nicht als formlose Wesenheit] als Meister be-

4410/1 T

kannt. E...

Seit ich dieses Bild e halten hatte, spürte ich das <u>Leben</u> in die sem Bild. Ich wusste auch auf eine Art, dass die [geistige] wicklung und die HIngabe an dieses Wesen vollständig(<u>total</u>) sein musste."

Auf dem Hintergrund seiner u.a. theosophisch geprägten Überzeugung, dass dem Meister-Schüler-Verhältnis bzw. der ersten Begegnung mit dem Guru eine Zeit der Prüfung und der Reinigung vorangehen müsse, in welcher der NOvize vollständige Beherrschung seiner Sinne zu erlangen habe, deutet er die Periode von 1951 bis 1968, dem Jahr, in dem er Muruganar begegnet als reinigende Prüfungszeit.

Im Zusammenhang der marokkanischen Unabhängigkeit im Jahre 1956 wird Elsaesse, repatrifert und arbeitet als Beamter in ethnologischen Museen. Est 1968, e laubt ihm eine kleine E bschaft, an eine geführten Indienreise teilzunehmen, deren letzte Tage er im Ramana-asrama verbringt. Auf Voischlag Glaseis, dem ei sich in deutschei Spiache mitteilen kann und der ihm auch später als Vermittler, nie aber in der Funktion eines Guru dient, lässt sich Elsaesse. bereitwillig bei Muluganal einfühen. Er bekennt, in Muruganar sogleich Bhagavan und damit seinen (persönlichen) Guzu ezkannt zu haben [TEXT]. MIt diesez Begegnung hebt eine überaws subtile Meister-Schüler-Beziehung an, welche durch die unscheinbale Gestalt und unsichtbale Fühlung des Gulu einelseits und die Lestlose HIngabe und Tleue des Schülels gekennzeichnet ist und in ih.em Wesen du.ch Schweigen und eine übe.-emotionale, spilituelle Alt der Liebe bestimmt wird. Aus psychologischen und sprachlichen2 Gründen kaum je eine Frage wagend, anvertraut sich der Schüler seinem Guru mit den Worten:

"Nun bin ich hier. Ich komme, um mich Dir zu schenken. Ich habe alles hinter mir gelassen; mach mit mir, was Dir beliebt."3

Nach der Erkennung seines Guru weiss Elsaesser, dass damit auch sein (weltliches) Leben in Frankreich beendet ist. Binnen sechs Monaten kehrt er zu Muruganar zurück, um für ein ganzes Jahr bei ihm zu bleiben. In dieser Zeit führt er alsbald in Pelakothu ein asketisches Waldleben und gibt einen grossen Teil seines Besitzes an das Ramana-asrama weg, in dem er dahr seine Maltziten einnehmen kann.

Gleichwohl ihm sein schweigsamer Meister auf eine bezügliche Frage hin keine Antwort gibt, fühlt er sich aus einer zwingenden, inneren wie äusseren NOtwendigkeit heraus zur praktischen Erfahrung des samnyasa getrieben, die er während eines Monats macht:

"Die Aufgabe meines weltlichen Lebens hat sich [mir] im Gewand des samnyasin dargeboten."

Er kehrt zwar darauf nochmals für drei Jahre in sein europäisches Arbeitsleben zurück und denkt nicht daran, diese Lebensweise je wieder aufzunehmen - "Bhagavān befürwortete sie nicht..." - ; in seinem Wesen,

das heisst im geistigen Sinne \ bleibt er trotzdem samnyasin und wird später sogar dazu gezwungen, auch gegen aussen eine Art sadhu-Leben zu führen. Obschon ihm erst ab dem sechzigsten Altersjahr eine Rentegin Aussicht gestellt wird, lässt er sich aus Gründen des sädhana mit dreiundfünfzig Jahren vorzeitig pensionieren, was ihm erlaubt, die letzten Lebensmonate Muruganars in dessen Nähe zu verbringen. Im Bedürfnis einer leibhaftigen Führung und Gegenwart des Gurus glaubt er lange Zeit, dass er nun einen anderen Guru suchen müsse. Aus Loyalität zu seinem Meister vermag er aber keine praktischen Schritte zu unternehmen und betont, dass ihn schliesslich Muruganar selber zu Nisargadatta geführt habe. Ausserdem verweist er darauf, dass es nur einen Guru gebe, in welchem alle Gurus "gerinnen" (coagulent) und dem wir den Namen Siva, Jesus, Gott oder Buddha geben würden. Nisargadatta, den er als seinen upaguru betrachtet, habe sein Verhältnis zu Murugenar und Ramana nicht nur nicht beeinträchtigt, sondern ihm im Gegenteil geholfen, sich von dem in Tiruvannamalai vorherrschenden Ramana-Bild zu befreien, welches auf die physische Gestalt und die emotionale Ebene eingeschränkt sei, Elsaessers seltenen Besuche bei NIsargadatta und verinnerlichter atmavicarasadhana deuten eine allmähliche Verschmelzung von bhakti und jhana an und lassen seine Erklärung, dass er heute keines leibhaftigen Gurus mehr bedürfe, als glaubwürdig erscheinen en der altindischen Überzeutapas-Periode, dass & des gung - Fasziniert von Ramanas acteinbarer Jaana-marga und die gnostische Erkenntnis erst nach rigoroser, mehrere Leben andauernder Askese und die Aufgabe allen, selbst innerlich losgelösten Handelns erlangt werden könne, führt er heute das Leben eines schweigsamen und zurückgezogenen, doch keineswegs asozialen Einzelgängers & Im salken einzigen Zweck seiner Indien-Aufenthalte sehend, widmet er sich täglich während etwa sieben Stunden der Wersenkung. Nachdem er ein Jahr in einem buddhistischen Kloster in Sri Lanka verbracht hat und mangels Einkünfte auf die Gastfreundschaft von Verwandten und Freunden angwiesen, während zweier Jahren in seiner Heimat "das wahre Leben eines sadhu" geführt hat, möchte er nun, da er pensionsberechtigt ist, das Jahr je zur Halfte in Indien und in Europa verbringen. Obgleich er schon längere Zeit im aśrama beherbergt wurde, fahlt er dabei auf eigene Unterkünfte angewiesen, so wie er die Opposition und Diskriminie rung durch das asrama teilen Die Tatsache, dass er sich gerne zu unsere sechs, insgesamt acht Stunden dauernden Gesprächen bereitfand und uns am Schluss bedeutete, glücklich zu sein, sich einmal gegenüber einem Aussenstehenden aussprechen zu können, deutet denn auch auf einen nicht unerheblichen psychologischen Druck hin; ebenso das Gewicht, das er auf seine Anonymität in Bezug auf seine Schülerschaft gegenüber dem geächteten Muruganar legt. Aus anderen Gründen aber gilt hier ganz besonders dass die Mitteilungen des Informanten bloss einen kleinen Bruchteil

seiner Lebenserfahrung ausmachen. Bald war es seine Anspruchslosigkeit und Bescheidenheit bald sein stark esoterisches Verständis des Meisterben seine Australen Kompans um Kölliche schrifteten lebelt; auf gewisse Themen Schüler-Verhältnisses. Welches ihm eine Vertiefung oder ein Eingehen verwehrte und sei es bloss zur Vermeidung von Missverständnissen in der Öffentlichkeit, welche den Gesprächen immerwieder Grenzen setzten.

<sup>3</sup>Ramana Maharsi soll ähnliche Worte bei seiner Ankunft in Tiruvannamalai im sanctum sanctorum an Arunācala gerichtet haben:

"I have come to Thee at Thy behest. Thy will be done."
(zit. in Greenblatt 1981, S. 25, ohne Quellenangabe). Weder Mahadevan
(197) noch Swaminathan (197) verzeichnen diese Worte.

4 Siche O. Zwiter Teil, S. .

<sup>1</sup>E.g. <u>The Voice of the Silence</u>; und <u>The Secret Doctrine</u>, wiederholte Aufl., Madras/London: The Theosophical Publ. Hse.

<sup>2</sup>Elsaessers Englisch-Kenntnisse sind dürftig und erlauben ihm kein vollumfängliches Verständnis Wiedergaben von Muruganars Tamil-Poesie und auf dessen bezügliches ironisches Lächeln hin, brach er auch seine Bemühungen um die Erlernung der Tamil-Sprache ab. Wie die Entwicklung dieses Sädhaka zeigt, wäre es jedoch falsch, diese äussere Einschränkung als Hemmnis zu bewerten. Im Gegenteil entwickelte dieser Umstand in ihm ein Gespür für die wortlose Kommunikation mit zeinem Meinten

"Wenn der Schüler reif ist, erscheint der Meister"

Elsaesser: "Daran ist kein Zweifel. Das ist mathematisch. [...] Sie [die Gurus] wissen, wer bereit ist, wer vom Ego aufgewacht ist und zum Erwachen [des Selbst] bloss noch der letzten Prüfung und Hinführung(aboutissement) bedürfen, so glaube ich wenigstens."

Zur Frage nach den inneren Gründen der Begegnung mit Ramana:

Elsaesser: "Ich glaube, dass der Guru schon seit sehr langer Zeit in uns arbeitet, und ich bin fest überzeugt, dass Bhagavan meine Kleinig-keit (cette petite chose) schon seit langem kannte. Ich bin sicher, dass all das [der Weg zu ihm] mit Vorbedacht geplant war und ich ihm nur nach zufolgen hatte, ohne ham Widerstand zu leisten; denn es ist der Widerstand des Ego, der die Hindernisse herbeiführt, nicht wahr? "

Anfängliche Notwendigkeit eines leibhaftigen Gurus

Elsaesser, der heute glaubt, keines Gurus verkörperten Gurus mehr zu bedürfen, betont, dass der Guru zumindest zu Beginn des <u>sädhana</u> des Schülers, unbedingt in verkörperter Form dasein muss. Er fügt dann hinzu:

"Aber wenn einmal der Meister weiss, dass der Schüler stark genug ist, um ganzalleine [weiter] zu gehen, kann er beruhigten Gewissens seinen Körper aufgeben (partir)

Morsal Frage: Kann ein sadguru vom Schüler erkannt werden?

Elsaesser: "Ja, sofort."

Frage: Auf welche Weise?

Elsaesser: "DAs ist eine innere Frage, nicht wahr."

Frage: Es hängt also von der inneren Reife ab?

Elsaesser: "Wahrscheinlich."(Darauf erzählt E. seinen Weg zu Muruganar und dass er in ihm sogleich Bhagavan und damit seinen (sad-)Guru erkannt habe. Auf unsere anschlessede Frage nach den Kennzeichen des sadguru antwortet er:)

"Das ist sehr schwierig zu sagen. Es ist mehr oder weniger individuell[...] es ist eine Frage der individuellen, persönlichen Reife.

Muruganar, als ich ihn zum ersten Mal gesehen habe, hat überhaupt nichts unternommen, um sich als Guru erkennen zu geben. Er ist einfach aus dem Badezimmer zurückgekommen, als ich um seinen Kopf eine Aura wahrgenommen habe - und ich habe nie jemandem in meinem Leben je mit einer Aura gesehen. [...]. Es war das, was mich veranlasst hat... Das war die erste Verbindung. Dann hat er sich auf sein Bett gesetzt und die Art und Weise, in der er mich angeschaut hatte war im Gegenteil gänzlich abstossend... nicht gerade abstossend, doch hat er in keiner Weise etwas unternommen [um sich anziehend zu machen]; er zwinkerte sogar mit den Augen und sass so da [mit untergeschlagenen linken und den Boden berührenden rechten Bein]. [...] Wind das war Siva-Nataraja, der auf dem Ego tanzt!"

Freilich kann hier, wie bei den meisten anderen Erfahrungen übernatür licher Art, welche in dieser Arbeit zur Sprache kommen, aus religionspsychologischer Sicht argumentiert werden, dass der Projektionsanteil schwer bestimmbar ist und jedenfalls das Vorhandensein bzw. die Wahrnehmung einer Aura allein wickte untrügliches Zeichen für einen sadguru gewertet werden kann. Abgesehen von der fragloses spirituellen Qualifikation Muruganars muss eine Bewertung aber auch die Umstände berücksich tigen, dass Elsaesser in Bezug auf seinen angehenden Guru völlig unvoreingenommen war und lediglich das Angebotwahmahm, einmal einen "Svami" und vorbildlichen oder berühmten Schüler Ramanas zu sehen. Ausserdem ist Elsaessers jahrzehntelange, bewusste Vorbereitungs- und Läuterungszeit zu beachten. An keinem anderen Beispiel wird der Wert einer langen, bewussten Vorbereitung u. Prüfung deutlicher, Hier scheit, geradezu die Reife des Schülers für die App lösung des Verhaltunsses bzw. für das Erkennen des Gurus entscheidend gewesen zu und Lauch Siva-Daksinamurti drückt mit seinem rechten Fuss den dämonischen, die niedere Natur bzw. das Ego des Menschen verkörpernden apasmara-purusa zu Boden (siehe Taf.Abb.)

#### Auswahl und Annahme des Schülers

Elsaesser, dessen Schüler-Verhältnis zu Muruganar nicht durch ein Sich-zu-erkennen-geben seitens des Meisters ausgelöst wurde, sondern durch die direkte Wahrnehmung des Schülers, erklärt:

"Der Meister entscheidet (juge). Er selber entscheidet, ob ein Schüler angenommen 24 wird, und sobald er angenommen wird, gibt es keine Probleme mehr. [...] Selbst nachdem der Schüler dem Guru zum ersten Mal begegnet ist, folgt eine Zeit, in der er Prüfungen unterzogen wird; der Meister nimmt niemanden auf Anhieb an; es folgt nun eine Prüfungszeit, die ich in meinem Fall sehr wohl spüren konnte. Als ich mehrer Monate hier [in Tiruvannamalai] verbrachte und er bei einer Familie in Madras wohnte, sind dort mehrere Dinge vorgefallen, um die Tiefe meiner Liebe für ihn in Erfahrung zu brin gen."

Das Leben des Schülers ist jenem des Soldaten vergleichbar

Elsaesser, der während des zweiten Weltkrieges in der französischen Armee im Einsatz stand, fasste das Kriegsleben als spirituelle Herausforderung auf:

"Die Umwelt und das Kampfleben waren nicht leicht, in keiner Weise, und doch überaus fesselnd. Denn das ist ein Leben, in welchem Gehorsam und ebenso Hingabe am die höhere Macht gefordert wird, welche ich bereits in mir spürte."- "Ich habe eine neutrale, spirituelle Position eingenommen."

Das Bild des Soldaten bezeichnet Elsaesser als einen der nächsten Vergleiche zum idealen Verhalten des Schülers:

"Es gibt nur ein einziges Motiv, das verschieden ist; das ist alles. Beim Sadhaka findet der Kampf innerlich statt, indessen er bei den Soldaten aussen ausgetragen wird."

\*[..]"Dieser Form des Gehorsams und der Unterwerfung, die mir schon von Seiten des Pfadfindertums [[...] gegeben warén, kerlanbte mir, gegenüber meinem Guru, Bhagavan, demütig und ergeben zu sein."

#### Elsaesser:

22

"Der wahre Guru hat keinerlei Beziehung zur Gesellschaft. Er nimmt praktisch an keiner Erscheinungsform(manifestation) teil. [...] Er steht faktisch gesehen ausserhalb der Gesellschaft, nicht wahr? Er lebt nicht in der Zeit."

Für Elsaesser beschäftigt sich der Guru ausschliesslich mit seinen Schülern und beschreibt seine Funktion folgendermassen:

"Den Stand des <u>brahman</u> [zu vermitteln], dahin zu kommen und sich in ihm festzu230 setzen, zu fühlen: 'wir sind', 'das ist unser natürlicher Stand'; darin besteht die
Rolle des Guru, das heisst, uns zu helfen, uns auf diese Ebene zu erheben/versetzen
(<u>hisser</u>)."

Zur Qualifikation und den Eigenschaften des wahren Guru:

"Er steht ausserhalb der Zeit. Er ist zeitlos geworden, selbst im physischen Körper. [...]

Ein <u>sadguru</u> kennt das Universum, und er kennt nicht nur dessen Bestimmung, sondern auch die Gründe, warum es so beschaffen ist. Für ihn ist das Universum gut so wie unreinen es ist. Es liegt an unserem Verstand (<u>mentale</u>), dass es nicht gut erscheint.[...]

Er selber (<u>sadguru</u>) ist das Universum."(E. bestätigt, dass der <u>sadguru</u> jenseits von gut und böse, von Zeit und Tod ist:) "Und selbst jenseits des Wissens und des Nicht-Wissens, nicht wahr. Er <u>ist</u>; Er <u>ist</u>! Er befindet sich in diesem ewigen Stand des <u>brahman</u> oder der <u>Leere</u>; nicht einmal <u>Tśvaras</u>, denn er kann sich als <u>Tśvara</u> vor sich manifestieren/offenbaren[...].[...]

"Der Meister steht über dem Ritual. Ein wahrer Meister übt keinerlei Riten aus.

#### Sein Verhältnis zu siddhis

Elsaesser: "Nicht wahr, von sich aus zeigt er nie welche. Aber Sie wissen, dass sie [sadgurus wie Werkzeuge] geführt werden und solche auf dieselbe Art und Weise im Verborgenen wirken [...], nie aber in der Öffentlichkeit. [...]

Er [Bhagavan] rät stets davon ab, von ihnen Gebrauch zu machen. [...] Das sind demi urgische [?] Fähigkeiten, die immer noch auf dem Weg des Ego liegen, was viele nicht verstehen. Und alle Arten von Wundern bestehen nur auf der Ebene der Erscheinungswelt! Schweigende Unterweisung: mauna-upadeśa:
Fragen werden im bzw. durch Schweigen beantwortet und gelöst

Frage: Wollen Sie mir Beispiele von Muruganars Unterweisung geben, die er Ihnen erteilt hat?

Elsaesser: "Das ist sehr, sehr schwierig. Das Wenige, was er zu mir sprach, ist sehr persönlich. Und zuweilen, vor allem am Anfang, hatte ich einige Hemmungen und wusste nicht recht, ob ich ihm wirklich Fragen stellen sollte oder keine Unterhaltung mit ihm beginnen sollte. Und jedes Mal, wenn ich ihm eine Frage stellen wollte, [...] hielt er ein Buch in Händen oder verhielt sich so, als ob ich nicht anwesend wäre... unmöglich eine Frage zu stellen. Ein ander Mal, als ich mit einer Frage in mir hinging, war die Türe verschlossen. Das war also wahrhaftig die diksa, das war das mauna; es gab keine andere Lösung, es blieb kein anderes Mittel übrig."

Auf eine diesbezügliche Frage erklärt Elsaesser seit diesem Vorkommnis nie wieder versucht zu haben. Muruganar eine Frage zu stellen.

Sadlas allein wind Momen @xplice! - sadhana hinz.

Elsaesser, der gegenüber Muruganar nie zur Äusserung seiner Fragen und inneren Umtriebe gekommen war,illustriert seine Überzeugung, dass der wahre Meister genau Bescheid weiss über die Gedanken und Wünsche des Schülers und ihm die notwendigen 'Schlüssel' an die Hand gibt, an Engendem Vorkommnis:

"Als ich mich einmal vor seinen [Muruganars] Füssen zu Boden warf, fiel mein Schlüssel aus meiner Hemdstasche. Ich lese ihn auf und... da sagt Muruganar: 'This will be done!; das heisst, dass er das machen wird. Explose Schlüssel Das ist der Schlüssel der Tugend (vertu), die Grundlage des sädhana. Explose geschah in einem Augenblick, in einer Strömung, in der in mir vorher und vor allem hernach einem Beses senheit grenzende drückende Aktivität des Denkens herrschte, die bewies, dass er das damit meinte; denn er wusste es, nicht wahr. Das ist bloss ein Beispiel der Erfahrung, die er uns zu vermitteln können scheint, [...] mir zu sagen, dass das, was mir in diesem Moment im Schweigen mitgeteilt wurde, der Hauptschlüssel des ganzen verbleibenden bedeutete sadhanas ist. Offensichtlich λ es nichts anderes als das."

Notwoodiglack and Gründe für satsanga bzw. die leibhaftige Gegenwart eines Guru auch nach dem Hinschied des persönlichen Guru:

Die Funktion von upagurus

Nach dem Hinschied Muruganars, seinem persönlichen Meister Elsaesser gleichwohl das Bedürfnis nach einer leibhaftigen Führung; noch zögerte ersaus Loyalität und Treue 200 mar seinem Meister lange Zeit, bis er Nisargadatta aufsuchte:

"Ich glaubte, dass ich gegenüber meinem Guru einen Akt der Treuelosigkeit beging wenn ich erneut nach einem Meister streben und aufsuchen würde, da einem der eigene Meister im Grunde, und sogar bevor man ihn aufsuchtelt almos anderen! von

den Schlüssel bereits in die Hand gelegt hat; [das heisst, dass] man [mit eine anderen Meister] gar nicht weiterkommen kann. [Trobdem glaube ich, dass man walten lassen sollte und sagen...denn es gibt stets Hindernisse aus dem Weg zu räumen. Ebenen ausgemerzt werden müssen. [...] Jene kleinen, <u>äusserst</u> subtilen Dinge existiere immer und stellen zuweilen Steine dar, gegen welche man selbst auf dieser [fortgeschri tenen] Stufe ankämpft. Sie wissen, selbst ganz Grosse [Adepten, yogis etc.] sind gefallen. - Welcher Schüler kann von sich schon behaupten, [am Ziel] angekommen zu sein? Auf eine Art ist dies[e Aussage] nicht erlaubt, und auch nicht möglich. [Lachend:] Man bleibt immer auf der Ebene des Schülers.

Aus diesem Grund habe ich mit viel Demut NIsargadatta aufgesucht und er hat mir wirklich diesen Weg noch einmal freigelegt und durchdringen lassen."

Auf unsere Frage in Bezug auf einen allfälligen Unterschied zwischen seinem sadhana zu Bhagavans und Muruganars Lebzeiten und heute, gab Elsaesser zur Antwort:

"Nein, [es gibt] überhaupt keinen [Unterschied]! Es ist immerzu derselbe ununterbrochene Faden. Und selbst in Bezug auf Nisargadatta kann ich Ihnen sagen, dass ich auf einer subtieln Ebene gesehen habe, wie Muruganar mich an der Hand nehmend zu NIsargadatta führte - und dies zwei Mal. [...] Das war keine Memorisation, sondern eine subtile, innerlich wirkende Form, die mir geschenkt worden war, da ich sehr lange zögerte, bevor ich Nisargadatta aufsuchte.

Auf unsere Frage nach seiner allgemeinen Haltung gegenüber seinem Guru, antwortet Elsaesser:

"Es war ein sehr, sehr grosser Respekt/Ehrfurcht/(Hoch)achtung (respect) und eine nahezu unvergleichliche, uncommensurable, immense), welche, wie ich später verstanden habe, bloss ein Spiegelbild (reflet) der seinigen war. [...] Seine Liebe wiederspiegelte sich in der meinigen in mir. Es war eine derart unbedingte, allumfassende Liebe (un amour tellemen absolu, tellement totale), dass sie jegliches Verständnis übersteigt. Und ich habe gespürt, dass es hauptsächlich seine Liebe war, die wie ein Spiegel [auf mich] zurückstrahlte, und die ich als die meinige verstand. Aber was sehr bedeutsam war, ist die Ehrfurcht (respect), welche ich für dieses Wesen (être) in mir lebendig halte; und Ehrfurcht und Liebe gehören zusammen, nicht wahr."

Frage: Werfen Sie sich bei der Begrüssung Muruganar zu Füssen? "Ja!" Frage: Vollständig, in der Art des sastanga-namaskara?

\*Element: "Einige Male, ja... bis zu dem Augenblick, als er mir [...] [in Englisch] sagte:

'Oh, ich kenne Ihr Herz. Von heute an möchte ich nicht mehr, dass Sie sich vor mir zu

Boden werfen. Ich weiss, wer Sie sind. [...]' Er hat es darauf nicht mehr zugelassen."

Zum Wesen des Verhältnisses nach dem HInschied des Meisters, siehe Beziehung zu und Wirkung von verstorbenen Meistern.

Zum Verhältnis von atmavicara-Erfahrung und Guru-Beziehung

Wort (parole). Dieses Wort, das vollkommen rein ist, stellt die Verbindung zum Selbst her, welches in fortdauernder Beziehung mit dem Meister ist. Und dort zeigt sich das in Gestalt eines Bildes äusserst subtiler und schöner Art, welches nichts mit dem [entsprechenden?] Bild auf der astralen oder selbst mental-kausalen Ebene zu tun hat."

Elsaesser: "Unbedingt/Ganz und gar. Das heisst, dass der Meister das Selbst ist und das Selbst ist ewig. Es wird gesagt, dass der Guru einen in seine Aura zieht; also haben wir an seiner Aura - des lebendigen und, ich bin sicher, auch des jenseitigen [Guru]-teil. "

Beziehung und Wirkung von verstorbenen Meistern bzw.
Bedeutung und Funktion der Grabstätten (samadhi) von Heiligen

Auf dem Hintergrund seiner theosophisch geprägten Kosmologie gibt Elsaesser folgende Bewertung von RAmanas und anderer Heiligen Grabstätte welche ihre leibhaftige Funktion nicht ersetzen können:

"Die Monaden, welche Bhagavan und Muruganar verkörpert haben, sind in Sphären aufgestiegen, welche unvergleichlich entwickleter sind und in welchen sie nie erreicht werden könn en. Umgekehrt haben auch sie nicht mehr die Möglichkeit eine wirkliche Verbindung mit hier aufzunehmen, und das einzige, was fortwährende Verbindung hat sind die fünf Elemente, pañca-bhūta. Diese befinden sich in mehr oder weniger kristallisier ter Form in ihrem samādhi, verkörpern aber nicht ihr wahres Wesen. Deshalb sind weniger Wunder sichtbar. Auf der Ebene der Erinnerung und des Gefühls bleibt immer eine Spiritualität zurück, aber [verkörperte] Wesen wie NIsargadatta [...] verfügen western über das Potential der Monade und sind zugleich hier in den fünf Elementen tätig. Das ist also die direkteste und höchste Verbindung, welche wir finden können."

Aus diesem Grund betrachtete Elsaesser nach dem Hinschied Muruganars, seinem Meister, Nisargadatta als einzigen wahren Vermittler.

"Alles, was in den fünf Elementen begriffen ist, die in ihrem <u>samadhi</u> erhalten werden, 27 ist weiterhin tätig, jedoch ausschliesslich auf dieser [materiellen] Ebene. Und sie [Muruganar, Bhagavan], die sie auf der Ebene der Monade höher stehen, stehen nich mehr in einer so vollkommenen Beziehung [zur materiellen Ebene] wie vorher. [...]

Die Einwirkung (<u>intervention</u>) von Muruganar oder von Bhagavan spielt sich also ausschliesslich auf der Ebene der Liebe (ab). [...] Das heisst, dass die Verbindung [zu ihnen] bzw. [ihre] Gegenwart [heute] ausschliesslich auf dieser äusserst subtilen Ebene gegeben ist."

Im Zusammenhang mit seinem innigen Verhältnis zu Ramanas klassischem auf denersen Blik
Bildnis, welches zust in ihm eine Berufung der bhakti ausgelöst hatte, sowie in Verbindung seines evangelischen HIntergrundes, gibt Elsaesser eine originelle, authentische Deutung:

"Wohin auch immer ich ging, hatte ich diese Foto stets bei mir. Ich stellte sie immer an eine gut sichtbare Stelle, da ich ständig von ihr angezogen war. Schliesslich war es eine lebendige Foto, eine Wesenheit (être), nicht wahr? Wie Bhagavan selber sagte, als jemand von einer Foto sprach, ist es mehr als eine Foto: 'Glauben Sie wirklich, dass das eien Foto ist?' Er wusste, was er sagte und warum diese Foto eine Wunder [wirkende] Foto geworden ist. Man kann sagen, dass sie die vera icon, das 'wahre Bild' verkörpert."

8

Elsaesser bezieht sich in diesem Vergleich auf das Schweisstuch Christi welches welches auf dem Weg zum Krunt was einer Jagerin namens Veronit gereicht wird womit er sein Gesicht abtrocknet und es dabei auf wucher bare Weise dem Tuch einprägt. 1

Frage: Kann die physische Gestalt des Meisters ersetzt werden, z.B. durd eine Foto?

Electric: "Wenn man weiss, was eine Foto bedeutet, gibt es keine Probleme mehr! Die Foto, ist bloss eine Spiegelung dessen, was wir in uns haben. Wir wissen, dass Bhagavan in uns ist und dass diese [Foto und Welt] bloss eine Spiegelung ist. Führen wir also diese Spiegelung auf ihre [Ursprungs]ebene zurück, wo sie sich auflöst. Was übrigbleibt ist das berühmte Wort 'awareness', das unübersetzbar ist; es bedeutet nicht Bewusstsein, es ist ein äusserst subtiles Wort."

### Anredeformen Ramanas durch Schüler

### Elsaesser:

"Es ist besser Bhagavan zu sagen als Maharishi oder Maharsi, was nich genug aussagt. 'Bhagavan' umfasst das GAnze (<u>le tout</u>). Es ist ein synthetischer Begriff, wenn Sie wollen, und er ist derart einfach, selbst für Kinder. 'Bhagavan' ist [ausserdem] vom Gesichtspunkt der Harmonie, selbst der lautlichen Harmonie überaus schön und subtil."

Die Bedeutung von Ramanas Mutter bzw. des Mātrbhūteśvara-Tempels

Elsaesser bekennt, dass er den Muttertempel überaus gerne habe und z ihm eine innige Beziehung habe:

Er verkörpert nicht nur Bhagavans Mutter; sie ist die Weltmutter (mère universelle). Er verkörpert die Idee der Nabelschnur, die uns mit der Einen Mutter verbindet, der wir Kraft und Fähigkeit (pouvoir) der [Menschen-]Gestalt verdanken."

### Voraussetzungen eines wirksamen sadhanas

# Elsaesser erklärt kategorisch:

"Wenn man kein vollkommenes Vertrauen in den Meister hat, wird man leicht geradewegs verrückt/wahnsinnig. Vollkommenes Vertrauen ist erforderlich und eine sehr
wichtige Voraussetzung. Es wird auch 'surrener', vollständige Hingabe, genannt und ist
eine Form des Gehorsams. Daneben gibt er [Meister] einem aber auch 'Schlüssel'."

Elsaesser, der Jahre in Tiruvannamalai verbracht hat, erkennt grundsätzlich keine Unterschiede zwischen einem Leben zu Füssen Arunacalas un demjenigen an irgendeinem anderen Ort. Es genüge an ihn, Bhagavan oder Muruganar zu denken, um im Geiste zu dessen Füssen zu sein. Sein eigenes Ideal aber ist je ein halbes Jahr in Indien und in Europa zu verbringen. Für immer aber möchte er nicht in Tiruvannamalai wohnen, da ihm das Beispiel anderer Sadhakas zeigen, dass man dann in der geistigen Übung gerne schnell festfährt und keinen Schritt weiterkommt:

"All jenen; welche sich hier niedergelassen haben, gelingt es nicht, Bhagavan dazu zu bewegen, sich in ihren Herzen zu offenbaren, indessen jene, welche weit weg von hie wohnen mit einem Herzen zum Aruṇacala kommen, welches von Bhagavans Gegenwart strahlt. Das ist Beweis und Bestätigung zugleich für mich selbst."

Elsaessers ideologische Motivation für seine Indien-Aufenthalte aber sind der Umstand, dass er in Tiruvannamalai sich ausschliesslich dem sadhana widmen kann und keine Verpflichtungen hat. In der Praxis seien jedoch seine An- und Abreisen zuweilen durch ganz belanglose Gründe gegeben, welche aber immer eine überaus wichtige Funktion gehabt hätten, die sein "kleiner Verstand" auf der Ebene der Erscheinungswelt ignoriert hätte.

Auf die Frage, ob the sein Leben in Indien schwerer sei als in Frankreic antwortet er:

Auf der physischen und materiellen Ebene ja, sicherlich. Einerseits scheint das Klima hier angenehm zu sein, aber es gibt auch den Sommer, woder Mücken, Ratten, Schlangen, Skorpione und dergleichen mehr. Aber heute berührt mich das in keiner Weise mehr.

when

Wie bei den meisten westlichen Schülern und Sadhakas beschränkt sich die Teilnahme an den täglichen Riten im <u>aśrama</u> auf gelegentliche, meist passive Besuche und im eigenen Raum auf das Abbrennen von Räucherwerk. Bei Elsaesser, der in seiner orthodoxen Anschauung die praktische <u>puja</u> ausschliesslich dementsprechend geweihten Brahmanen vorbehält und deren Ansübung durch Nicht-Inder, selbst wenn sie wissensmässig dazu in der Lage sind, als gefährlich einstuft, findet sich eine seltene, doch durch die hinduistische Tradition legitimierte Form des Rituals:

"Wenn man die Bedeutung des praktisch ausgeführten Rituals verstanden hat, ist es für einen entbehrlich, äusserlich an ihm teilzunehmen. Man versetzt sich in Gedanken in das Ritual, und anscheinend genügt das für mich."

M

Elsaesser, der mit krankheitsbedingtem, erzwungenem Unterbruch seit seiner Kindheit Vegetarier ist, erklärt:

50gr4.

"Es ist unbestreitbar, dass für Anfänger ein Zusammenhang besteht zwischen sädhana und vegetarischer Diät. DEnn wir sollten Meister über unsere fünf Sinne werden vama und niyama. Das ist ein [spirituelles] Grundgesetz." (Zugleich bemerkt aber dieser asketisch veranlagte Sädhaka) "Ich habe nie eine Entsprechung oder Übereinstimmung zwischen körperlicher Reinheit und moralischer Reinheit beobachten können, welche die Kunst, rein vegetarisch zu leben, vermitteln sollte."

Schliesslich zitiert Elsaesser Jesus:

"Was durch den Mund eingeht und als Exkremente den Körepr verlässt, steht in keinem ZUsammenhang mit dem, was als Wort aus dem Munde kommt." Als Beleg verweist er darauf, dass Ramakrishna Fisch und Vivekananda und Buddha Fleisch gegessen hätten, aber auch darauf, dass es auch eine Frage des Klima sei, womit er die halbe Pallette an Erklärungsmöglichkeiten dargeboten hat.

#### Die Handlungsethik des samnyasin

Frage: Welches ist die Rolle des karma-yoga auf diesem Weg?

33

Elsaesser, der seit fast einem Jahrzehnt ein zurückgezogenes, betont asketisches Leben führt, erklärt:

"Es gibt eine Periode [bzw. Stufe] des <u>karma-yoga</u>, die durchlaufen werden muss. Zu einem bestimmten Zeitpunkt ist man [aber] genötigt, ihn aufzugeben, um höher zu steigen und zum <u>jnana-yoga</u> zu gelangen. Und für den Lebensweg der Erkenntnis ist es unbedingt erforderlich, die Handlung vollständig aufzugeben [...]. Auch wenn man, wie Krsna gegenüber Arjuna, unverhaftetes Tun lehrt[und zu verwirklichen sucht], selbst auf diese [Arteder] Handlung ist man genötigt zu verzichten."

Heisst das, dass Sie so wenig wie möglich zu handeln versuchen?

"GAnz und gar. Durch das wenige, das ich tue, werde ich wahrhaftig nicht gebunden, nicht wahr; oder das wenige, das ich mache, geschieht rein automatisch, zum Beispiel mein Zimmer zu kehren [...] oder mich zu rasieren [...], zu essen [...]. In diesem Moment schafft man kein[neues]karman mehr, da man weiss, dass es nicht wir sind, die... Man weiss, dass es bloss die <u>buddhi</u> bzw. der <u>mind</u> ist, der die Handlung vollführt und überhalb von <u>buddhi</u> bzw. <u>mind</u> gibt es keine Handlung mehr, keine Sinne, keine Vorstellungen. Die Handlung aber wirkt nur auf der Ebene der Erscheinungswelt. Und selbst in dieser lebend wissen wir, dass wir ihr nicht der Erscheinungswelt (<u>manifestation</u>) angehören, dass wir nicht der Körper sind."

## Dynamik des sadhana:

Innere und äussere Wandlungen im Verlauf des sadhana

Elsaesser, dessen Biographie und Gespräche eine gewaltige innere und äussere Entwicklung und Wandlung erkennen lassen, erklärt:

"Das Leben, das heisst das mentale Leben, da wir stets auf der Ebene des Verstandes (mental) leben, [...] wird schwerstens davon [sadhana] betroffen in dem Sinne, dass man nicht mehr dieselben Bedürfnisse hat und versteht, nicht wahr, [...] All dies[e geistigen Bemühungen] bewirken nicht so sehr einen äusseren als inneren Wandel des Verhalten, der grundlegend ist. [Lachend:] Man braucht nicht mehr auf den Zehenspitzen zu schreien. Dieser Wandel nähert uns einem gewissen Gleichgewicht und unbestreitbaren /unumstösslichen Glückseligkeit; einer spirituellen Sicherheit... selbst in Bezug auf das praktische Leben, da man weiss, dass einem alles, was man aufgegeben hat, nun mit der notwendigen Lebenskraft (vitale) zurückgegeben wirds aber micht med Alles, was zuvor zu viel war, existiert nicht mehr. Jetzt besteht ein Gleichgewicht und an nichts wird man je Mangel | leiden. Man schenkt sich Bhagavan, der Arunacala ist. Es genügt, an ihn zu denken, dass siem die Dinge den Bedürfnissen entsprechend zufallen. Gerade das erfüllt unser Leben mit grossem Frieden, Glückseligkeit und unbedingtem Vertrauen in das universelle Prinzip, welches in uns ist; denn in diesem Moment empfindet man sich als Teil des Universums. [...] Dann bestehen keine Wünsche mehr, keine Fragen mehr, keine... die Dinge werden einem auf natürliche Weise gegeben, sei es die Antwort auf eine gestellte Frage, sei es... Dann wirken Muruganar und Bhagavan ausschliesslich auf der Ebene der Liebe. Und zuweilen meint man, dass es Muruganar oder Bhagavan ist, der antwortet, indessen es im Grunde bloss das eigene Selbst ist in Verbindung mit dem Bild, das wir uns von Muruganar oder Bhagavan gemacht haben ... selbst auf subtilsten Ebenen [...]."

Zur Vergeistigung der Meister-Schüler-Beziehung in Form reiner Liebe, auf einer subtilsten Ebene der Liebe, welche dem Umgang mit dem eigenen Selbst nahekommt, siehe: Beziehung zu und Wirkung von verstorbenen Meistern (Schluss).

27

Überblick über die geistige Gesamtentwicklung: Der geistesgeschichtliche, ideologische Weg zu Ramana

Elsaesser bezeichnet seine Lehrjahre als Pfadfinder und Kriegssoldat, welche ihm Demütigkeit, Pflichtbewusstsein und Gehorsam vermittelten, als Aufhellung; seine intensive Auseinandersetzung mit Blavatskys Theosophie und der esoterischen Religiosität als ausgezeichnete, Religionserziehung und direkte Vorbereitung auf die Begegnung mit seinem Meister und die Antwort auf die Frage 'Wer bin ich?'. Gegenüber dieser als Durchgangspassage gewerteten Auseinandersetzung mit der Theosophie bedeutet Elsaesser Ramana der Endzweck, die Endbestimmung schlechthin. Dadurch drückt er die Folgerichtigkeit seiner Entwicklung aus, indem er der theosophischen Bemühung, der Welt äusserlich in einem 'Ritus der Handlung zu helfen, Ramanas Nicht-handeln und verinnerlichte Weltanschau ung überstellt. Ausserdem ist in seiner geistigen Entwicklung eine deutliche Abfolge bzw. Gewichtsverlagerung von karma zu bhakti und schliesslich zum jnana-marga feststellbar, welche Ramanas Konzept entspricht. Diese Abfolge der klassischen Yoga-Wege entspricht auch in etwa Elsaessers Bewertung seiner sadhana-Stufen: und der geistigen Entwicklung allgemein:

"Das gemeine Volk geht einen spiralförmigen Weg. Die Theosophie gibt uns eine Stufenleiter an die Hand. Bhagavan ist <u>lingam</u>, der Stamm eines Baumes; das ist der direkteste Weg."

1941 in einem süddeutschen Dorf geboren und aufgewachsen, vermochte Becker der katholischen Kirche, in welcher er fünf Jahre als Messdiener tätig war, nichts abzugewinnen: "Mir war das alles zu mysteriös", "irgen wie nicht greifbar, nicht verständig, nicht mit der Logik zu erfassen." Obschon er jung eine Frau heiratete, welche schon Jahre auf Ramanas Weg gestossen war, konnte sich Becker auch für den Hinduismus in keiner Weise interessieren; hatha-yoga betrie er nur, weil er sicheeine Besserung seiner angeschlagenen Gesundheit (davon versprach, die sich schliess lich auch einstellte. Dagegen faszinierte ihn früh der Islam, dessen religiöse und politische Macht, aber auch Architektur und allgemeine Leben kultur er bewunderte. Zu jener Zeit war jene Religion die höchste, welch auch die höchsten zivilisatorischen Errungenschaften vorzuweisen hatte, "denn das Geistige muss unwillkürlich auch sein Ergebnis im Weltlichen zeigen."

Der einseitigen Hochschätzung materieller Werte ging in Becker eine allmähliche Abwertung und Verkümmerung des Geistigen einher, die sich schliesslich nicht nur in offener Opposition gegen jedwelche geistige Lebensformen, sondernein der Ablehnung des Lebens schlechthin auszudrükken begann: "Es ist alles ein Schmarren! Die ganze Sucherei, der ganze geistige Pfad ist nur Humbug!" Uneins mit dem Leben und sich selber fährt er 1969 in einer destruktiven Haltung nach Tiruvannamalai, "eigent lich nur um meiner Frau sagen zu können: 'Tut mir leid, so wichtig ist das auch nicht; das ist ein KLoster, [...], wie jedes andere!" Auf dem Höhepunkt seiner Lebenskrise begegnet er dort A. Glaser Seine Situation erkennt und es verstehb, Becker von der Sinnlosigkeit seiner grobmateriellen Interessen und selbstzerstörerischen Neigungen zu überzeugen und von seinen inneren Widerständen gegen Leben und Geist zu befreien: "Jeder Mensch steht sich manchmal in gewissen Situationen selbst im Weg und erhat das, was mir selbst im Weg war, weggeräumt. " Dem Gara gelingt es der Folge Beckers starkem Intellekt Ramanas Worte und Lehre in kurzer Zeit so unwiderlegbar nahezubringen, dass jener in einem überwältigenden "aha-Erlebnis" sagen musste: "[...] ich fühlte, [...] ich spürte: Ramana Maharsi ist das, was auf meinem Wege liegt, das ist das, was ich brauche das ist das, was an sich in mir inhärent ist, so dass ich nie irgendweld e Spekulationen darüber anstellen musste, ob der Meister nun besser ist als jener, ob die Lehre nun besser ist als jene [...]." Die damalige Begeg nung mit Glass deutschen Guru empfindet Becker als überaus grosse Gnade zum al er überzeugt ist, dass sien Leben ohne die Berührung mit Ramana (und Glaser) früher oder später in einem Suizid geendet hätte. Rückblickend leitet jene Begegnung denn auch eine Lebenswende ein, die

schon gegen aussen in einer überaus erfolgreichen Karriere zum Ausdruck kommt, welche ihn noch jung im obersten Dienstrang der gehobenen budnesdeutschen Staatsbeamtenlaufbahn sieht.

Neben Glaser, dessen innere Kraft und Führung er nach Möglichkeit immer wieder in der gemeinsamen Meditation aufsucht, hebt Becker noch andere persönliche Kontakte als für seine geistige Entwicklung förderlich hervor, in erster Linie Anandamayi Mā und Muruganar, der sich im asrama sehr um ihn gekümmert haben soll. Über Anandamayı Ma spürte er Jahre später, "was bhakti sein kann, was also Liebe ist", eine Erfahrung, die sein Verständnis von Ramanas Lehre und Antworten an Schüler, welche auf dem bhakti-marga befinden, wesentlich erweiterte. In seiner damaligen Vorliebe für das philosophisch-analytische Denken konnte er zuvor 'devotion' nur mit der Inexistenz des Intellekts, bzw. mit blindem Glauben in Verbindung bringen. Zugleich betont Becker immer wieder, dass alle seine späteren Erfahrungen persönlicher und literarischer Natur, sei es im Bereich des Hinduismus oder Sufismus, sei es in jenem des Zen-Buddhismus oder Taoismus, sein Ramana-Bild in Teilaspekten lediglich bestätigten und gemeinhin nur noch fester fügten, ohne dass er dabei je einem klareren Gesamtbild begegnet wäre: "[...] wenn man glaubt, Mahrshis Lehre erfasst zu haben, dann kann man treffen, wen man will, man sieht, es ist da: gleiche; [...] und wenn man eines Tages das Ganze in dem Überblick zu begreifen ver sucht wie es Ramana Maharshi ja immer wieder erklärt hat, [ ... ], dann gibt's nichts mehr, was diese umfassende Lehre nicht beinhalten sollte."

Es hängt denn auch mit seiner unpersönlichen, immanenten Erfahrung Ramanas als dem Menschen inhärentes Selbst - aber auch als absolute Wahrheit undals das Leben an sich - zusammen, dass Becker nie in die Versuchung kam, sich bestimmte Persönlichkeiten zu binden. Er empfindet sich nicht als Teil der Geschichte, als Schüler einer Geistesströmung oder eines körperhaften Guru: "es gibt nur Schüler des Selbst". Umgekehrt erlaubt ihm die Unabhängigkeit von festen äusseren Autoritätsstrukturen eine freidenkerische Einstellung, so wie er sich letztlich nur sich selb t, das heisst gegenüber seinem Selbst verantwortlich fühlt. Dementsprechend unkonventionell, ganz vom intuitiven Einfall und der jeweiligen Ge stimmtheit geprägt, ist seine Weg zum Sells#611spraxis, welchernur behelfs mässig und technisch mit atmavicara und mantra-japa umschrieben wird, und in weiterem Sinne Verhallen, best samplisher topde der Silve umfasst. Was immer ihm in seinem einzigen Bemühen, den inneren Kontakt zum Selbst aufrechtzuerhalten, dienlich erscheint; denn letztlich ist alles sadhana, alles Gur alles das Selbst. Dass seine konsequente Hinwendung zum inneren Guru balle nicht äusseren Stützen entbehren kann, zeigt Beckers spontane Ramana-Asso ziation - "eines seiner vielen Bilder" - sowie die Bedeutung, welche er Kontakten zu geistig Fortgeschrittenen und (den bisher sechs) Aufenthalte im asrama beimisst. Wahrand sciner letter hadiouraise suchle Becker n.a. auch Salya string

Hinzugefügt werden darf, dass der Sadhaka, welcher unter Geringschätzung äusserer Autoritätsstrukturen und religiöser Verhaltensmasstäbe die Immanenz des Guru(oder Gottes) als Selbst vor dessen vollumfänglicher Verwirklichung einseitig betont, leicht einer Psychologisierung des Selbst und einer selbst-Gerechtigkeit in solipsistischem Sinne erliegen kann. Diese Gefahr bemisst sich nach dem Anteil, welchen die Individuation n, bzw. die dualistisch-pluralistische Welterfahrung (noch) einnimmt. Die konfliktreiche Spannung zwischen Individuationsdrang und Selbst-Findung kommt vielleicht unbewusst auch in Beckers Antwort auf wader Frage nach der Bedeutung des Gurus für den Schüler zum Ausdruck: "Das ist in meinem Falle mit der Gegenfrage zu beantworten: Was bedeute ich mir selbst, oder: was bedeutet das Selbst mir?" Jedenfalls with die Selbst-Findung, welche für Becker eng mit dem Streben nach innerer, mentaler Freiheit - "[to be] completely free of all attachments" - zusammenhängt, nicht als Vorwand missbraucht werden, um sich auch gegen aussen einen möglichst grossen Freiraum zu whren, zum Beispiel in der Auffassung , dass "es falsch ist, von der äusseren Haltung die innere irgendwie zu fördern." Becker lahrt eine kinderlose Ehe in der Art der modernon durch gegonsuitige Toleranz ge-konnasionneten Parluerschaft, gebragen durch die gemainsame spirituelle dusrichtung. Bewasse Charakteristisch für das vierstündige Gespräch ist das Bemühen und

Anliegen des Informanten auf die dualistischen Fragestellungen immer wieder aus der absolut-monistischen Sicht zu antworten: "[...] wir haben in unserem Gespräch [ . . . ] so oft die 'levels' gewechselt, und ich sehe aus welchem 'level' Sie spezifisch Ihre Fragen stellen [...], und das Ganze [Guru-Phänomen] aus der Sicht zu sehen befriedigt mich nie, [...] weil mir ist das dann zu unvollkommen." Ausserdem bekräftigte Becker gegenüber vielen Fragen seine antiintellektuelle, an irdischen Belangen desinteressierte Haltung, wie zum Beispiel: "Ich finde mich damit ab, dass es so ist und ist ein Teil meiner Haltung. Es ist 'devotion' und 'surrender' zugleich." Ferner ist sein Sprachgebrauch durch die englische Form von Schlüsselwörtern gekennzeichnet sunde die Zitierung von Ramana-Worter in Englisch im Glauben deren originalen Wortlaut zu treffen.

O la il auch mil suar Fran in tangenes, expendes Jeginal who dem Remene togishing

G. BURCKHARDT, 1934 in einer Schweizer-Stadt geboren und daselbst aus gewachsen, verlebte als Einzelkind eine aufs Ganze gesehen unauffällige Kindheit und Jugend. Erstes Zeichen seiner spirituellen Veranlagung er selbst rechnet sich dem introvertierten Fühltypus jungscher Klassifi. kation zu1 - ist seine spontane, von innen her kommende Hinwendung zur protestantischen Kirche in der Jugendzeit, welche in der Aufnahme des Studiums der evangelischen Theologie eine vorläufige Fortsetzung erfährt Bald wird jedoch Burckhardt der christliche Glaube zu eng und bringt ihn das Theologiestudium in den Zwiespalt zwischen Religion und Wissenschaft, so dass er zum Medizinstudium überwechselt. In einem überaus intensiven, arbeitsreichen Leben betätigt er sich schliesslich als Arzt, Psychotherapeut jungschen Einschlages und als erfolgreicher Schriftsteller auf medizinisch-ethischem, theologisch-philosophischem und asiatisch -religionsgeschichtlichem, insbesondere Yoga und Meditation betreffenden Gebiet. Für seinen gesamten, inneren wie äusseren Lebensvollzug, der ein Familienleben mit zwei Kindern einschliesst, ist neben seiner Verwurzelung in der abendländisch-christlichen Kultur und Hochschätzung der christlichen Mystik seine Affinität mit Elementen der östlichen, insbesondere hinduistischen Geisteswelt von erstrangiger Bedeutung.

Burckhardts Auseinandersetzung mit dem Osten wird durch eine schwere, sich chronisch entwickelnde Krankheit ausgelöst, welche ihn als Dreiundzwanzigjähriger die Yoga-Schule Yesudians aufsuchen lässt, dessen Führung er sich zunächst anvertraut. Zugleich verschafft er sich eige ne, literarische Kenntnisse über die klassische und vor allem moderne Yoga-Kultur, die über Ramakrsna, Vivekananda und Aurobindo, eine starke Anziehung auf ihn auszuüben beginnt. Dieteigenständif Auseinandersetzung erlaubt ihm eine in Bezug auf die indische Spiritualität objektivere Ein schätzung, welche auch sein Schüler-Verhältnis gegenüber Yesudian nicht unberührt lässt. Mit neunundzwanzig Jahren verfasst er sein erstes, heute als "schwärmerisch" bewertetes Yoga-Buch, in dem er den klassichen, spirituellen Yoga von spikeren, dekedenten Yoga-Formen, wie dem hathayoga, abgrenzt und sich in der Folge von seinem hatha-yoga-Lehrer trennt ♣ Von der Notwendigkeit eines Gurus weiterhin überzeugt, nimmt er über einen Briefkontakt mit Svami Sivananda eine neue Guru-Beziehung auf und beginnt u.a. dessen mantra-yoga auszuüben. Da es Burckhardt nicht möglich ist, selbst nach Indien zu fahren und einen Guru zu suchen, sieht er in der baldigen NIederlassung von dessen Schüler Svami Omkaranan da in der Schweiz eine Gelegenheit, mit einem Guru in direkten, personlichen Kontakt zu kommen. Seine spezifische Erwartungshaltung und Em-

pfänglichkeit einerseits und Omkaranandas Selbstdarstellung anderseits fügen sich zu einer intensiven Meister-Schüler-Beziehung, Gein der die Autorität des inzwischen verstorbenen Sivananda allmählich verblass · Burckhardt, der überzeigt ist um einen wirklichen Heisle gefind in Verbindung mit einem mantra-yoga eine wesentliche Intensivierung und Vertiefung seines spirituellen Lebensweges. Im Zusammenahng mit damals bereits latent vorhandenen militanten Tendenzen in Omkarananandas Wirkungskreis wendet er sich jedoch Ende der sechziger Jahre auch von ihm enttäuscht ab. Aufgrund seines grossen literarischen und emotionalen Engagements, welcher er seine diese Guru während drei Jahren entgegenbringt, fällt diese Trennung besouler schmerzlich für ihn aus. Gleichwohl er diese Erfahrung heute als sehr wichtig bewertet, kann seine damalige Enttäuschung und Verbitterung, aber auch selbstkritische, sich selbst zur Rechenschaft ziehende Reaktion daran bemessen werden, dass er u.a. sämtliche Restbestände all jener Veröffentlichungen Omkaranandas, an deren Herausgabe er mitbeteiligt ist, aufkauft und vernichten lässt.

Diesem empfindlichen psychischen und geistigen Rückschlag folgt im Zusammenhängneiner akuten Verschlimmerung seines Leidens innerhalb kurzer Zeit auch der physische Zusammenbruch. In diese, totale Lebenskrise den nunmehr sechsunddreissigjährigen Arzt mit behand Tod konfrontet, totale Lebenskrise den nunmehr sechsunddreissigjährigen Arzt mit behand Tod konfrontet, totale Lebenskrise den nunmehr sechsunddreissigjährigen Arzt mit behand Tod konfrontet, totale Lebenskrise den nunmehr sechsunddreissigjährigen Arzt mit behand Tod konfrontet, totale Lebenskrise den nunmehr sechsunddreissigjährigen Arzt mit behand Tod konfrontet, totale Lebenskrise den nunmehr sechsunddreissigjährigen Arzt mit behand Tod konfrontet, totale Lebenskrise den nunmehr sechsunddreissigjährigen Arzt mit behand Tod konfrontet, totale Lebenskrise den nunmehr sechsunddreissigjährigen Arzt mit behand Tod konfrontet, totale Lebenskrise den nunmehr sechsunddreissigjährigen Arzt mit behand Tod konfrontet, totale Lebenskrise den nunmehr sechsunddreissigjährigen Arzt mit behand Tod konfrontet, totale Lebenskrise den nunmehr sechsunddreissigjährigen Arzt mit behand Tod konfrontet, totale Lebenskrise den nunmehr sechsunddreissigjährigen Arzt mit behand Tod konfrontet, totale Lebenskrise den nunmehr sechsundsrieben den nunmehr sechsunddreissigjährigen Arzt mit behand Tod konfrontet, totale Lebenskrise den nunmehr sechsundsrieben den nunmehr sechsunds

medizinischen Einrichtungen überlebt, verhilft ihm die Begegnung mit Ramana, von der er seine Konfrontation mit dem dem Tod nicht trennen kann, in jener von ihm zugliech als schwerste und fruchtbarste Eriede seines Lebens empfundenen Krisnezeit zu einer spirituellen Reorientierung und neuen Identitätsfindung. Ramanas verinnerlichter Heilsweg und Guru-Begriff einerseits und die aufgrund späterer Hospitalisierungen wiederkehrende Konfrontation mit Alle, Tod anderseits bewirken in Burckhardt eine noch verstärkte Sensibilität und Introversion welche Aus miterialischen Tenten und Introversion welche die miterialische Tenten Schwerzeit zu dem Guru-Institut perin den darauffolgenden Jahren seine Erfahrungen mit dem Guru-Institut

u.a. auch schriftstellerisch verarbeitet: in der Relativierung der leibhaftigen Guru-Gestalt bis zum völligen Verzicht auf den Guru- und Meisterbegriff selbst und damit verbunden in der scharfen Kritik eines falschen, Freiheit und Entwicklung einschränkenden Guru-Instituts und dessen profanisierten Yoga-Formen. Demgegenüber betont er einen eigenverantwortlichen, von äusseren Autoritäten unabhängigen, auf innere im Unbewussten vorhandene Quellen ausgerichteten durch

bestimmten meditativen Lebensweg. Seine ernüchternden Schülerschaften haben zwar dazu beigetragen, dass er nun glaubt, die geistige Führung insich selber finden zu müssen. Der Gefahr, dass die Suche nach dem eigenen Meister in sich selbst auch dem Ego zuspielen und zur Selbstvergöttlichung führen kann, ist er sich jedoch als Psychotherapeut bewusst genug, als dass er sich ausschliesslich von seiner inneren Stimme leiten liesse. Auch wenn er sich auf intellektueller Ebene scheut, Rama na als seinen Guru zu bezeichnen, ist der Maharsi - wie schon seine auf emotionaler wie geistiger Ebene als persönlich empfundene Beziehung zu ihm erwarten lässt - seit seiner Lebenskrise gleichwohl sein wichtigstes, freilich zunehmend verinnerlichtes Leitbild geblieben (Text Ramana als klassisches Beispiel eines wirklichen Weisen und Heiligen unserer Zeit herausstellend, dessen spirituelle Autorität er keine Zweifel hat, ist ihm which heute eine Quelle der praktischen Richtungsweisung. In seinem aktiven Leben, in welchem ihm aller modernen Zivilisationsumstände zum Trotz die Durchsetzung einer meditativen Grundhaltung am vordringlichsten ist, begleitet ihn Ramanas Suchfrage ständig. Als weitere Hauptquelle seines Lebensweges dienen ihm seine arzhid-paydolgboke Praxis und das vertiefte Studium von C.G.Jungs Schrift tum, wobei er jedoch eine klare Trennung zwischen Psychotherapie und spiritueller Heilsverwirklichung einerseits und zwischen Jungs psychologischem Individuations- und Selbst-BEgriff und dem rein geistigen Selbst Zum Beispiel in dersindischen Ausfomzung der purusa-atman-Vordem Literrespondenzweg verlieft wurden,

Zur Zeit der drei Gespräche von insgesamt vier Stunden Dauer waren

eben zehn Jahre seit Burckhardts Lebenskrise vergangen.

Offensichtlicher als bei anderen Sädhakas scheint jedoch Burckhardts Ramana-Bezichung, und Heilsweg, bez, seine durch tiefe Skepsis und grundlegende Zurückhaltung gekennzeichnete Guru-lastitut und Betonung eines autodidaktischen Lebensweges durch Tumere 101 Lebens Umstände, insbesondere seine Krankheit, welche eine erwünschte Indienreise und eigent liche Guru-Suche verunmöglicht(e), bestimmt zu sein. mithent zu sein.

Siehe o. S.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Siehe o. S. , Anm.

<sup>3</sup>Da ihm jeder Begriff für die geistige-Wirklichkeit ungeensch erscheint und ihm als Psychotherapeut jungschen Einschlags auch der Selbst-BEgriff zu schillernd ist, möchte er sie am liebsten namenlos offen lassen.

Zur Bedingtheit und Dynamik des Meister-Schüler-Verhältnisses oder

Indische Selbst-Hingabe und westliche Ich-Behauptung

Frage: (In Bezug auf Burckhardts scharfe Kritik am Guru-Institut:)

Ist Ramana Maharsi für Sie auch kein Guru, oder zumindest kein persönlicher Guru?

Burckhardt: Ich habe etwas Mühe eine ganz eindeutige Antwort zu geben, vor allem weil ich aus den Gesprächen von Ramana Maharsi glaube entnehmen zu, dass er immer wieder auf den letzten Guru, auf den letzten Meister, auf sinnere Selbst hinweist.

Er ist für mich ein sehr bedeutender geistiger Lehrer. Ich glaube auch, obgleich ich ihn nie persönlich kennengelernt habe, eine emotionale Beziehung [zu ihm] zu haber Ich würde mich aber scheuen, ihn jetzt als meinen Guru zu bezeichnen. DEnn erstens kann ich ihn ja persönlich nicht fragen [und] er kann mir auch keine direkten Anweisungen mehr geben. Und [zweitens] ist es auch nicht so, dass das, was ich über ihn oder von ihm lese oder gelesen habe, dass das für mich nun d i e Wahrheit wäre, die vollständige Wahrheit wäre, ausser welcher iberhaupt keine anderen Wahrheiten [mehr]

Frage: Ramana Maharsi und seine Schriften repräsentieren also einen Aspekt der höchsten Wahrehit?

B.: Ja, ganz sicher, ganz sicher. - Ich bin vielleicht manchmal im Zweifel. Aber dieser Zweifel..., das ist mehr der allgemeine Zweifel, ein Zweifel, den man ebenso gut haben kann, wenn man christlich gläubig ist oder weiss ich was... der menschliche Zweifel. Aber sonst [...] ist er für mich ein sehr wichtiger Aspekt.

3

Frage: Hätte Ramana Maharsi für Sie ein persönlicher Guru sein oder werden können, wenn Sie ihn direkt erlebt hätten?

- B.: Das ist jetzt etwas spekulativ, aber ich möchte nicht ausschliessen... Ich habe ja tatsächlich lange Zeit nach einem Guru gesucht und ich könnte mir vorstellen, dass wenn Ramaan Maharsi in jener Zeit gelebt hätte und ich mit ihm in Kontakt gekommen wäre, dass es dann einfach gezündet hätte. [...]
- (B.'s Bewertung seiner literarischen Begegnung mit Ramana als Offenbarung [Text] veranlasst uns, seine Beziehung zum Maharsi von einer anderen Seite her zu hinterfragen.)
- Frage: Viele andere, die Ramana Maharşi nicht persönlich gesehen haben, können ihn aus ähnlichen Gründen nicht als ihren Guru bezeichnen und folglich nicht von einer Meister-Schüler-Beziehung gegenüber ihm sprechen. War nicht aber diese Offenbarung eine Art diksa,

Einweihung, welche trotzdem ein persönliches Verhältnis zu Raman Maharsi ausgelöst hat? Würden Sie dann auf einer rein geistigen Ebene in Ihrem Fall doch von einer Meister-Schüler-Beziehung sprochen können?

B.: Ich habe einfach Schwierigkeiten, da ganz eindeutig darauf zu antworten, und es ist bei mir wohl auch nicht immer ganz gleich gewesen. Sicher ist es damals, also sagen wir so 1970 und vielleicht auch noch etwas darauf folgend, schon sehr nahe bei dem gewesen, dass Ramana Maharsi für mich eine Art geistiger Führer oder meinetwegen Guru gewesen ist. Und es hat mich zum Beispiel sehr getröstet damals, dass ich bei Mouni Sadhu gelesen habe, dass Ramana Maharsi eben auch jetzt noch, lange Zeit nach seinem Tod, würde Meister sein können und dass eine entsprechende Wirkung bereits von seinem Bild würde ausgehen können – das ist bei mir sicher emotional auch heute noch so. Wenn ich das Bild anschaue, also das bekannte [klassische] Bild, dann hat das ein fach immer einen tiefen Einfluss auf mich, auf eine Art, wie es bei keinem Bild, bei keinem anderen menschlichen Antlitz je gewesen ist. – Also ob Sie das nun doch als ein Art Meister-Schüler-Beziehung interpretieren wollen, ich weiss es nicht, aber ich könn te es bis zu einem gewissen Grad. Ich bin einfach etwas zurückhaltend; aber emotional spielt sicher einiges da doch wieder eine wichtige Rolle.

Frage: Meinen Sie damit, dass ein Guru nach dessen Hinschied ersetzbar ist und eine Meister-Schüler-Beziehung rein geistiger Natur sein kann?

B.: Also da würde ich schon ja sagen, obwohl ich mir natürlich sehr gut vorsteller kann, dass eine physische Präsenz eines Meisters eine zusätzliche, grosse persönliche HIlfe sein kann; das ist wohl unbestritten. Anderseits tauchen bei mir dann gerade dort vielleicht gewisse Schwierigkeiten auf, oder vielleicht ist es auch einfach ein falsches Verständnis vom wirklichen Guru-Begriff, dass ich... einfach das Gefühl habe, [ dass] wenn ein persönlicher Meister körperlich präsent da ist, [dass] man sich ihm dann komplett ausliefert. Wenn es dagegen ein geistiger Meister ist, dann..., wie soll ich sagen, dann habe ich irgendwie das Gefühl, dass ein gewisser Freiheitsspielraum [...] gleichwohl noch gewährleistet wäre. [...]

<sup>3 (</sup>Sike 5.4)

<sup>2</sup> he anders telle definied B. den form als mil dem fellet, g. B. in time Ramanes, identisch und also "mid unterlijt an seine Person oder an seinen Korger gebenden".

<sup>1</sup> b.h. zum Zeitpunkt seiner Lebonskrise und Auseinandersetzung wit Ramanas Person

Unter Berücksichtigung der biographischen Angaben und aller zitierten Texte kann eine Spannung zwischen westlichem Drang nach Persönlichkeitsentwicklung, Ich-FReiheit , Souveränität und selbst-Behauptung einerseit: und hinduistisch geprägter äusserer Hingabe an den leibhaftigen Guru und innerer Hingabe an das Selbst, bzw. Aufgabe des Ego anderseits erkannt werden, welche sich durch alle Texte hindurchzieht und durch die Vorgeschichte noch verstärkt wird. Die dreimalige, in ihrer Intensität jeweils zunehmende Enttäuschung über seine Gefolgschaften konnten nicht ohne empfindliche Verletzung und Reaktio n des Ich-Gefühls geblieben sei welche bis heute Nachwirkungen zu zeigen scheint. Während B. im Zusammenhang seiner Lebenskrise gegenüber Ramana eine weitere, freilich rein geistige Guru-Beziehung entwickelt und seinen spirituellen Lebensweg gleichwohl noch als Suchenach dem inneren Guru oder Meister begreifft, hat er sich heute vom spirituellen Meister- und Guru-Begriff völlig distanziert. Unter Verweis auf die im Unbewussten vorhandenen Quellen, erachtet er sowohl den äusseren als auch inneren Guru-Begriff als überflüssig und versteht unter den Lebensführung die Gesamtheit aller inneren und äusseren, bewussten wie unbewussten Lebenserfahrungen. bekennt er sich zu seinem stärken psychoanalytischen und Jungschen Einschlag und allgemeinen Verwurzelung im abeng ländisch-christlichen Denken von geraf er in einen Zwiespalt zwischen Verstand und Gefühl, bzw. zwischen ich-Behauptung und emotionaler und zogenheit und praktisch-meditativer Hinwendung ander der Einerseits auch heute einer starken gefühlsmässigen und geistigen Beziehung gegenüber Ramana bekennend, in welcher das klassische Foto einen prominenten Platz ein-nimmt, hat sich anderseits auf verstandesmässiger Ebene eine Distanzierung und Persönlichkeitsentwicklung ergeben, welche nicht pur de Anerkennung einer äusseren oder rein innerlich sich manifestierenden, Autorität verunmöglicht, sondern auch eine rückhaltlose innere Hingabe in Frage zu stillen schautzschienen lässt. Obgleich es in eine starke emotionale und geistige Beziehung eingebunden ist und diese letztlich befürwortet und sucht, kann sich das Ich ihr doch nicht bedingungslos hingeben. In diesem Fall sind es intellektuell- psychologische und erfahrungsmässige Gründe, welche dem Ich als Vorwände dienen können, um sich seinen "Freiheitsspielraum" und damit die Kontrollfunktion zu wahren. B. gibt schliesslich im Gespräch auch zu erkennen, dass er eine Bevormundung durch einen äusseren Guru nicht auf die Dauer ertragen würde. Ohne einer Veräusserlichung oder unfreiheitlichen Bindung an des Guru-Vorschub leisten zu wollen, haben wir uns hier die Frage zu stellen, ob innere Hingabe ohne die Bereitschaft und Fähigkeit zur äusseren Hingabe überhaupt möglich ist.

Wenn es B. als sein Schicksal betrachtet, zur Zeit seines inneren Verlangens nach einem leibhaftigen Guru-den er sich (aufgrund seiner Reiseindisponibilität) nicht habe suchen können Omkarananda in die Hände gefallen zu sein, und anderseits nicht ohne Bedauern darauf hinweist, dans ausschliessen zu wollen, dass bei einer lebendigen Begegnung in jener Zeit, der Maharsi möglicherweise sein persönlicher Guru geworden wäre, scheint seine Abkehr vom Guru-Institut im Kern schicksalsbedingt, bzw. hauptsächich durch ausschlichen Lebensumstände bedingt zu sein und eine psychologische Aufarbeitung und Anpassung an die spezifischen Lebensumstände zu widerspiegeln.

"Wie ist es möglich, dass trotz dieses Schattens ein Heiliger in vollkommener Ein-

heit mit Gott leben kann?"

Obgleich B. betont, dass seine Beziehung zu Ramana Maharsi nicht unter seinen negativen Guru-Erfahrungen gelitten habe, sind seine ernsten Zweifel am Guru-Institut doch durch jene ausgelöst und durch sein Studium von C.G.Jungs Schriften psychologisch worden. B. führt Jungs Lehre an, dass jeder Mensch, selbst ein Heiliger, einen "Schatten", bzw. unbewusste Persönlichkeitsinhalte habe, welche negative und positive, weder aufgedeckte noch ausgeschöpfte Aspekte der Persönlichkeit der skellen und Ramanas Selbst-Verwirklichung als ein für ihn unverständliches "Wunder" rein glaubensmässig akzeptierend, den Maharsi aber gleich wohl nie als bhagavan, "Gott", nennend - während er sich auf Heilige als "Menschen" bezieht -, stellt sich für ihn nachwievor die Frage:

# Eine Kenntnisnahme Ramana Maharsis im Angesichte des Todes

Den besonderen Umstand, dass seine Begegnung und Auseinandersetzung mit Ramana Maharsi genau mit seiner schweren Lebenskrise und krankheitsbedingten Konfrontation mit dem Tod zusammenfiel, bewertet Burckhardt folgendermassen:

Im Krankenhaus ist mir dann meine überaus miserable physische Verfassung [...] klar geworden- es ist für mich ein Schock gewesen. Und in der damaligen Situation ist die Lektüre von jenem Buch von Mouni Sadhu und dann sukzessive von den Büchern Ramana Maharsis eine unerhörte Hilfe gewesen. Nun, ich glaube nicht, dass es einfach Zufall ist, diese Entwicklung. Ich persönlich würde meinen, es ist eine Gnade dahinter, aber mehr möchte ich darüber nicht sagen. [...] Es wäre ja theoretisch denkbar, dass ich schon viel früher, als ich vereinzelt von Yesudian über RAmana Maharsi gehört habe, [...] eingestiegen wäre, was nicht der Fall gewesen ist. [...]

Diese Hinwendung zu Ramana Maharşi ist plötzlich gekommen und sie ist, meines Erachtens, im richtigen Moment gekommen. - Es ist wie eine Offenbarung gewesen damals.

#### Spirituelle Introversion und innerweltliche Wirksamkeit

Die literarische Begegnung mit Ramana Maharsi einerseits und die mit jener zeitlich zusammenfallende.

Tod anlässlich seiner inneren wie äusseren Lebenskrise anderseits, lösen in Burckhardt sowohl eine verstärkte Introversion als auch eine "nicht paradoxerweise, sondern eigentlich folgerichtige, vermehrte Zuwendung zum Leben aus. Die vollen Lebenseinstellung auf die seiner Lebenskrise nachfolgende Lebensperiode und Lebenseinstellung sagt er:

Es ist tatsächlich ein zweites Leben; ich müsste seit zehn Jahren tot sein...
Und in dieser Zeit ist es sicher zu einer ständigen Konfrontation mit Sterben und Tod
gekommen, aber auch zu einer Vertiefung von Leben; und zwar nicht im Sinne von einem
Rückzug. Vielmehr habe ich ver sucht, die Fülle des Lebens richtig zu leben. Die
Introversion war gleichwohl [vorhanden] [...], aber nicht auf Kosten [...] des Berufslebens oder des Familienlebens oder überhaupt des mitmenschlichen Kontaktes und überhaupt des Daseins und der Lebensfülle; nicht auf Kosten von all dessen.

Burckhardt, der gegenüber drei Gurus herbe Enttäuschungen erlebt hat, und sich nicht zu letzt aufgrund dieser Erlebnisse von einer Suche nach einem leibhaftigen Meister abgewandt und das Guru-Institut als solches überhaupt in Frage stellt, sieht sich gerade im Zusammenhang seiner persönlichen Erfahrungen zu diesbezüglichen Überlegungen veranlasst:

Frage: Welche Merkmale zeichnen in Ihren Augen einen (wahren) Guru aus: Woran ist ein Heiliger und Weiser als solcher erkennbar?

Burckhardt: Ich habe irgendwo geschrieben, dass man den wahren Meister an seinen Früchten erkennt. [...], an der Wirkung, die er auf die Welt [und] die Menschen hat... gut, man kann auch sagen: auf die Schüler. Ich habe auch schon versucht mir Gedanken darüber zu machen, natürlich speziell im Zusammenhang mit dem Meister, bei dem ich gemeint habe, das sei es jetzt, und es ist dann eben ein falscher Meister gewesen - Omkarānanda -, was es eigentlich ist [, was einen wirklichen Meister ausmacht]. Nun, ich habe vielleicht zuerst gemeint, die persönliche Ausstrahlung, die ein Meister habe dass das etwas ganz entscheidendes sei; und ich möchte das nicht voll bestreiten, denn sonst müsste ich mir ja widersprechen, wenn ich sage, dass ja nur schon das Bild von Ramana Maharsi auf mich eine persönliche Ausstrahlung hat her ich bin da vorsichtig geworden, denn psychologisch läuft da so vieles ab, was dann eben ganz anderer Natur ist. Ich habe da bei Omkarānanda tatsächlich meine Studien machen können, was da sich alles abspielt, dass ich das also nicht als das ... zumindest nicht als das Hauptkriterium betrachten würde.

Sicher würde ich, auch wieder im Zusammenhang mit den Erfahrungen mit Omkarananda, würde ich meinen, [dass] ein wirklicher Meister demütig ist, [...] seine Schüler nicht beherrschen will; ein wirklicher Meister ist nichts [anderes] als ein Diener für die anderen Me nschen und speziell für seine Schüler; ein wirklicher Meister redet nicht nur von der Wahrheit, sondern er verkörpert zumindest die Wahrhaftigkeit in seinem ganzen Tun und in seinem ganzen Sein; es ist eine Übereinstimmung da zwischen dem, was er sagt und lehrt und zwischen dem, was er lebt. Das sind jetzt so ein paar Gedanken...

(In Bezug auf die innerweltliche oder mehr asketisch geprägte Lebensweis eines Guru bemerkt B.:)

<sup>2</sup>Ich erinnere mich an ein Ramana Maharsi-Zitat, das etwa so lautet, dass die reifen Früchte im richtigen Moment abfallen werden. Und ich könnte mir vorstellen, dass eben gerade das bei einem wahren Meister der Fall ist. Bass er also nicht durch erzwungene ASkese, erzwungene Enthaltsamkeit usw. irgendwie seinen Guru-Stand, was immer es ist, fördert, sondern dass das einfach dann, wenn er so tief und vielleicht so einzigartig.

absolut mit Gott verbunden ist, dass [dann] vielleicht verschiedenes gar keine Rolle mehr spielt, nicht wahr. Aber ich getraue mich da nicht, eine bestimmte Vorstellung zu haben.

(Nachdem B. Jesus Christus, Buddha und Rāmakṛṣṇa als Beispiele aufführt, die seinem Guru-Ideal am nächsten kommen, und in der "unerhörten Liebe zu Gott [und] unerhörten Verbundenheit mit Gott" das Gemeinsame zwischer Jesus, Rāmakṛṣṇa und Ramaṇa sieht:)

Frage: Wenn Sie Jesus als Guru bezeichnen, bedeutet das, dass der Guru Gott ist. Meinen Sie dann, dass dem Guru vollkommenes Einheitsbewusstsei mit Gott zukommt?

B: Ich stelle es mir vor. Ich kann das ja nicht aus meiner eigenen Erfahrung heraus sagen. Ich kann es mir bloss vorstellen, wobei ich auch da wieder einen Schuss Vorsich und Skepsis hineinbringe, denn es gibt ganz sicher falsche Gurus, die im Wahn von eine Einheitsbewusstsein mit Gott leben. [...] Omkarananada, und so wird es noch andere geben. Also das wäre für mich gar kein Kriterium mehr, wenneiner sagt, dass er im Einheitsbewusstsein ist [...]; im Gegenteil, ich würde vorsichtig werden, wenneiner das von sich sagt, so wie ich immer vorsichtig bin, wenn jemand behauptet, er hätte samadhi erlebt.

Frage: Ist die Tätigkeit eines Guru einem Beruf vergleichbar, so dass sie ihn zur Erhebung eines Honoran berechtigt?

B.: Ich muss auch wieder emotional antworten und da heisst es, ist es für mich ganz eindeutig, dass eine Guru-Tätigkeit nicht vereinbar ist mit Geldeinnahmen aus dieser Tätigkeit.

Wenn Sie <u>brahmacarya</u> erwähnt haben, dann muss man sich auch erinnern, wie sich Ramana Maharsi darüber geäussert hat; dass dann das Primäre eben der Wandel in Gott und die tatsächliche sexuelle Enthaltsamkeit in dem Moment ein Hilfsmittel wäre.

[...]

<sup>1</sup>Siehe TEXT

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>[Vorschub:]

# Psychodeliker, Bhakta und Neotantriker

R. DENTSCH: 1941 geboren, wächst in mittelständischen Verhältnissen der Nachkriegszeit in der Bundesrepublik auf. Besonders Merkmal seiner Kindheit ist seine ausserordentliche Erlebnisfähigkeit, wolfe in Augenblicken des Glücks de meh der Trauer. Seine Sensibilität und frühkindliche führen zu Erfahrungen, auf führen zu Erfahrungen, auf führen zu Erfahrungen, auf führen fintuition die er später spirituell interpretiert, dass er in früheren Leben bereits auf dem geistisgen Weg war und anderseits sich heute das wieder erarbeiten muss, was er in der reineren Kindheitsphase bereits einmal erreicht hatte. As der katholischen Kirche titt er aus auf dem gewähr um dass Theologie meht im Herzen ist.

Nach dem Musik-Studium nimmt Müller als Cellist eine staatliche Anstellung an, welche ihm ausserordentlich viel Freizeit einräumt. Schon während der Studienzeit nutzt er sie, um sich einen breiten Überblick über die esoterische Religionswelt und die Grenzwissenschaften zu verschaffen, welche eine anhaltende Faszination auf ihn auszuüben beginnen. Seine Begeisterung für sämtlichen paranormalen und okkulten Phänomene en zündet sich im Alter von zwanzig Jahren an Yoganandas "Autobiographie eines Yogi". Zwar "war mir da eigentlich schon alles klar, da wusste ich das ist eigentlich der Weg", doch bis er schliesslich dreizehn Jahre später in Ramana auch den Guru des Weges findet, hatte er sich durch die gesamte, ihm zugängliche esoterische Literatur, insbesondere nechinduistischer Herkunft, durchzuarbeiten und bei verschiedenen Meistern notwendig Erfahrungen zu machen Sein Interesse für den Okkultismus und die Grenzwissenschaften - (mit der Astrologie beschäftigte er sich) zehn Jahren (ang w -- ) Im Zusammenhang mit seinem Verlangen nach durchschlagenderen, und persönlichen Erfahrungen, das heisst in Verbindung mit seitner Suche nach Wegenider absoluten Bewusstseinserweiterung geiner ner Suche nach Wegen der absoluten vertieften Auseinandersetzung mit dem Yoga und neohinduistischen Strömungen, später auch mit dem Buddhismus und Christentum, insbesondere in Gestalt von dessen mittelalterlichen Heiligen. Ohne sich je festzulegen. fühlte er sich in seinem bhakta-Temperament immer mehr zu Svāmī Rāmdās, Anandamayi Mā und vor allem Rāmakṛṣṇa hingezogen. Den praktischen Einstieg kadel er zunächst in der Transzendentalen Meditation (TM) lernte aber auch beim deutschstämmigen Lama A.Govinda, dem A. Philosophaund Psychotherapeut Graf K.Dürckheim und & R.Panikkar, welcher spanisch-indischer Abstammung eine christlich-hinduistische Synthese anstrebt. Vermisste Müller bei der TM das persönliche Meister-Schüler-Verhäl nis, so stand einer echten Guru-Beziehung zu den erwähnten Gestalten se gefühlsmässiger Eindruck im Weg, dass jene zwar "spirituelle Lehrer", doch nicht "selbsterleuchtete Meister" seien Die christlichen Heiligen wiederum erschienen ihm wohl als spirituell hochbegabte Autodidakten, liessen ihn jedoch einen traditionellen Weg mit praktischem Unterrichts system vermissen; Die christlichen Mystiker vermittelten ihm jedoch die Aus der kelholischen hinde var er briefs hähr ausgeholm, als er eich genale wurde, den "Theologie midl im Heren ist." Hospen ist."

V. 11 T 7 1.1 in since hoteren [Bernerhine ] Broken untproduct. I des est to mich der einzige Überzeugung, dass die Verwirklichung des vom Meister vorgezeichneten Heilsweges nicht von dessen leibhaftiger Präsenz abhängig ist, und bereiteten damit den Boden für seine geistige Ramana-Beziehung. Rückblickend sieht sich Müller jedoch zunächst in seiner Suche nach einem Führer und Meister kannenkeltener Zustände und Erfahrugen durch Krishnamurti und dessen absolutes autoritätsprinzip und "krampfhaften" unahrängigkeltsdrang jahrelang verwirrt und verunsichert bis er jenes als Teilwahrheit durchschaut. Seine vehemente Krishnamurti-Kritik²richtet sich heute in erster Linie gegen dessen verallgemeinernde Aussagen, dass jeder Guru ur jeder Meister den Sucher, bzw. Schüler ausbeute und in die Abhängigkeit führe, und man mit der Erfahrung anderer hoffnungslos in die Irre gehe. "Das stimmt zum Teil, aber die grössere Wahrheit ist die [...], dass man sagt: 'Der Dumme lernt nicht aus den Erfahrugen anderer; der Weise [aber lernt aus den Erfahrungen anderer.'"

Eine gewisse Orientierungslosigkeit scheint allerdings schon durch die für Mattypische Empfänglichkeit und zumindest anfänglich unkritische, und wahllose Öffnung gegenüber spirituellen und okkulten Dingen jeder Art und Herkunft gegeben zu sein. 🚱 musste früher oder später zu einer Lebenskrise führen. Deren Höhepunkt war mit dem Eingeständnis erreicht, dass er zehn Jahre lang spiYoga-Bücherktüre gelesen und - wenn auch unregelmässig - meditiert hatte, "ohne wirklich das zu erleben, worum es eigentlich ging", nämlich <u>samādhi</u>. Aus Verzweiflung und NIeder-geschlagenheit über den Misserfolg <u>seider</u> weitgehend autodidaktischen Bemühungen betet er an seinem dreissigsten Geburtstag "das vielleicht intensivate Gebet" seines Lebens um Erleuchtung und Eingebung das in seinem Gefühl drei Tage später Erhörung findet. Trotz seiner Angst lässt er sich damals zu einer LSD-Einnahme überreden, welche ihm ungeahnte Glückseligkeit und die langersehnte Einsicht, und "Einweihung" in die Mysterien des Lebens schenkt. Er erlebt sich dabei in einem überindividuellen Zustand, in dem er realisiert, dass sein eigenes, und das im Ego-Bewusstsein geführte Leben überhaupt, grundsätzlich sinnlos ist,-"einfach Mist". Mit dieser drogeninduzierten Erfahrung stürzt er sich aber zugleich in einen schweren Identitäts- und Gewissenskonflikt. In einer selbstkritischen Bewertung warnt er vor der erheblichen Gefahr durch psychodelische Drogen herbeigeführtenübersinnlichen Zuständen und Erfahrungen. Sie ergibt sich aus dem ninhärenkunden Zwang zur Wiederholung des psychodelischen Experimentes, welchem der Psychodeliker zu unterliegen droht, wenn ev bei der Unfähigkeit, dieselbe oder eine ähnliche Zuständlichkeit kraft eigener, willentlicher Anstrengung zu erwirken Depressionen übermanntwird Der Wiederholungszwang wird ausserdem durch die mit dem Drogenexperiment verbundene Identitätskrise noch verschärft: "Womit soll ich mich jetzt identifizieren; mit meinem jetztigen [sinnentleerten] Ego, oder mit dem, was ich damals erlebt habe?" Aus densel-⊕ In Verbindung mit seinem jeigenwilligen, eklektischen Vorgehen - "ich habe mir überall das rausgeholt, ähnlich wie es die Sufis machen, was mir praktisch erschien für den Weg" - 2 ben Gründen vermochte auch Müller der Versuchung zur Wiederholung nicht zu widerstehen, obglicht er im Bewusstsein, dass "das [aus spirituelle Sicht] im Grunde [12] eine illegale Sache ist", bei der Mehrzahl seiner insgesamt "acht bis zehn" psychodelischen Experimenten während zweier Jahren keine spirituellen, das heisst für Müller samādhi-Zustände anstr te, sondern diese zwecks (ego-gebundener) Erkenntnis früherer INkarnation bei sich selbst, bei Meistern und Freunden unternahm.3

Trotz der drogeninduzierten Durchbruchserfahrungen schwelte Müllers Lebenskrise weiter bis er Weihnachten 1973 spontan zwei antiquarische Bücher aus dem Regal greift: Zimmers und Osbornes Ramana-Biographien. Er liest sie in derselben Nacht in einem Zug durch und ist vom Gefühl beseelt: "Das ist wirklich mein Meister jetzt!" Bei dieser Berufung und-Annahme zur Schülerschaft, aber auch hernach in der mitternächtliche Bildmeditation als Quelle unbeschreiblichen Friedens, spielt Ramanas Bild als Fünfzigjähriger (siehe Tafel ..., Abb. .), welches Müller als Einweihungsfoto erlebt und bezeichnet, eine entscheidende Rolle; sodann die Stelle, an welcher Ramanas Worte zitiert werden, dass die Kraft und Hilfe zur Verwirklichung in der Meditationshalle, in der er zeitlebens gesessen hatte, nach seinem Tode genauso sei wie zuvor4. Sogleich befällt Müller die Sehnsucht, nach Indien zu fahren, um in der Halle, die nun wie ein Magnet auf ihn wirkt, sich der Hedilelien und Kamana . Im Gefühl, dass er "auf Leben oder Tod" dorthin fahren müsse, unternimmt ergerheblichen Schwierigkeiten und Hindernissen zum Trotz (ein halbes Jahr später die erste seiner bisher fünf Indienreisen der nächsten sechs Jahre, wobei er allein in den ersten anderthalb Jahren drei Mal für jeweils vier bis

Sechs Wochen hinfährt.

Gleichwohl Ramana dessen benchmische auch Wirtungsstate, die

Stündiger Meditation (im Mittelpunkt von Müllers sädhana stehen, in dem er mantra und nama-japa atmavicara und "witness-consciousness" (NIsarga datta) kombiniert, haben sich Hilfen persönlicher Art als unentbehrlich erwiesen. Als wesentlichste Hilfe wertet Müller die intensive Bez jehung zu seinem Landsmann und Guru A.Glaser, welchen er spontan als erleuchteten Meister erkannt haben will und als seinen upaquru bezeichnet. Da er von der ersten Kontaktnahme an bei Glaser denselben ununterbrochen anhaltenden Frieden verspürte, wie kurze Zeit zuvor in Ramanas Halle, schloss er auf einen engen Zusammenhang zu diesem und darauf, dass jene denselben Weg gegangen sei. Jene erste Begegnung empfindet Müller deshalb als zweite Einweihung und erlebt Glaser als von Ramana gesandte, entscheidende) Hilfe in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in designer werdenselben und der geinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigen Guru in Meditation und Alltag, kurz als mit seinem geistigten Guru in Me

Nur mit seiner weiterhin eigenwilligen und wählerischen Haltung, hinter welcher sich aber auch charakterliche Schwächen verbergen dürften, ist eszu erklären, warum Müller des weiteren bei anderen Gurus und

Lehrpraktiken Inspiration sucht. Obschon Müller selber in der (selbst-) bewussten praktischen Aneignung von Lehren verschiedener Gurus keinen Widerspruch erkennen will, machen Unstimmigkeiten im seinem Verhältnis zu seinem upaguru deutlich, dass die zeitgleiche Anhängerschaft gegenüber mehreren Guruss sich notgedrungen in einer unharmonischen Nachfolge und uneinheitlichen oder unkonzentrierten Heilsverwirklichung auswirken muss. Entspricht Ramdas' japa-Praxis noch dem Geist seines upaguru und halten sich auch die Anleihen gegenüber den Lehren des kompromisslosen jnanin Nisargadatta in Ramanas Rahmen, so wird dieser durch Müllers lebendiges Interesse an Rajneesh und dessen Neotantrismus unzweideutig gesprengt. Obgleich nicht in dessen 'Neosannyas' eingeweiht, stuft er Rajneesh als (weiteren) upaguru ein, dessen von Tradition und Ritual los gelöste Form des Tantrismus and hat sie sich televise augusignet, ibe to the sie sich televise augusignet, insbesondere die ungezwungene Lebensweise sowie die freie Einstellung Familie, Eleand France Land Sexualität und deren Verwendung als Heilsmittel zur Einswerdung mit Gott. Sein zu Wankelmut und Eigensinn neigender Charakter, der sich schwer abgrenzen und festlegen kann und will sowie Heilsweg und Heilserfahrung letztlich selber bestimmen möchte, könnte Müller trotz seiner ausgeprägten geistigen Veranlagung angesichts des Guru-Pluralismus und Esoterik-Booms mit seinen verführerischen Angeboten der Bewusstseinsmani pulation zum Fallstrick werden. In obiges Charakterbild fügt sich die frühe Auflösung seiner kinderlosen Ehe mit einer Ramana- und ebenfalls Glaser-Schülerin und zweite Heirat.

Es ist ein achtstündiges Marathon-Gespräch geführt worden, in dessen Verlauf der Informant bei gewissen vertraulichen MItteilungen, vorwiegend erfahrungsmässiger und die tantra-Praxis betreffender Art, die Aufnahme etwa ein dutzend Mal unterbrechen liess. Das Bild dieses ausserordentlich vielschichtigen Sädhaka ist durch Korr espondenz und einen zeit gleichen Aufenthalt im äsrama vertieft worden.

O Sein lisher herstlekender Wake ist The Underson Christ of Minduism (London 1864), welchem er den Christishen Himin die hafgate jusahmill den ist hinduistischen idvana-Vordellung unbergenne Christus den Hindus zu anthutlen (siehe Boyd 1375, 5. 222 H.)

<sup>4</sup>Da dieser Wortlaut m.W. weder in den genannten Biographien noch in der übrigen Ramana-Literatur zu belegen ist, wird es sich dabei um eine (zu enge) Interpretation von Ramanas berühmten Trostworten handeln, die er zu jener Zeit zudem nicht in der Halle, sondern im 'nirvana-Zimmer' gesprochen haben dürfte: "Ich gehe nich weg. Wohin könnte ich schon gehen? Ich bin hier"(z.B. in Osborne 1975, S. 191).

<sup>1</sup>Siehe Sein auf S. . . zitiertes Zwietrachts- und Einheitserlebnis.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Vgl. o. S. 53.

Müllers Rechtfertigung von psychodelischen Hilfsmitteln wie LSD zwecks einmaliger Einweihung muss somit als Trugschluss gewertet werden, wenngleich auf diesem engen Raum natürlich keine abschliessende Wertung der psychodelischen Religiosität geboten werden kann. Siehe dafür z.B. Feuerstein (1981 126f.)

JOSÉ GOLDMAN, 1939 geboren, verlebte seine Kindheit und Jugend in einer Kleinstadt Argentiniens in gutsituierten, harmonischen Verhältnissen. Sein Vater war zwar jüdischer Abstammung und Initiant der lokalen jüdischen Vereinigung und des Baus einer Synagoge, doch lag es ihm in seiner universalen Gläubigkeit fern, seinen zwei Söhnen eine bestimmte religiöse Haltung oder Praxis aufzuerlegen. So erhält Goldman in einer streng katholischen, antisemitisch eingestellten Umwelt eine landesübliche, christliche Erziehung.

Als Goldman siebzehn Jahre alt ist, sterben beide Elternteile innerhalb kurzer Zeit. Zunächst wird er von einer Familie wie ein Sohn aufgenommen und auch als er bald zum Studium der Rechte nach Buenos Aires übersiedelt, findet er beieinem Freund komfortable Aufnahme. Seine heutige Hilfsbereitschaft und allgemeine Dankbarkeit bringt er mit all dem Beistand und Schutz in Verbindung, den er dank seinem "Schutzengel" (angel de la guarda) immer und überall empfangen habe, und betont, dass sein Leben problemlos verlaufen und er nie in Schwierigkeiten geraten sei, gleichwohl er solche herausgefordert hätte.

Während seiner Studentenzeit gibt sich Goldman einem ausschweifenden und zügellosen Leben hin, in welchem er unter hilflosem Zusehen seines älteren Bruders die stattliche Erbschaft im Glücksspiel und mit Frauen innert kurzer Zeit verprasst:

"Es war, wie wenn mich der Tod meiner Eltern in diese Welt getrieben hätte, durch die ich hindurchzugehen hatte und die ich in völliger Freiheit ausgekoste habe; [denn] ich besass niemanden, der mich daran hätte hindern können."

Wie er aber in Anlehnung an den Vater immer an die fundamentale Einheit und spirituelle Sinngebung des individuellen Lebens und des Kosmos glaubte, steht seine Gottes und (Karwische) Schicksals gläubigkeit zu keiner Zeit seines turbulenten Lebens in Gefahr Durch jene Phase der "Sünde" begleiten ihn ausserdem seine Vorliebe für Lyrund die Werke von Herman Hesse, welche er zum Teil schon in der frühen Jugendzeit gelesen hat. "Demian" und Sinclair, "Siddharta" und Govinda sowie "Narziss und Goldmund" sind die Gestalten, in deren Licht er sei Leben interpretiert und zum Ausgangspunkt seiner Ethik macht.

Trotz seiner Ausschweifungen gelangt Goldman zu einem frühen Studie abschluss und wird mit vierundzwanzig Jahren Rechtsanwalt. Nach der He rat übernimmt er eine hohe, lukrative Stellung in der Wirtschaft, baut alsbald ein eigenes Unternehmen auf und verlegt sich nunmehr in dersel ben Intensität, in der er sich dem Sinnenleben hingegeben hat, auf Erwerb und Auskostung materieller Güter. Auf dem Höhepunkt seines well lichen Erfolgs bzw. seiner zweiten Lebensphase als "Goldmund" erkrankt

er ob seinem Profitstreben und seiner Schwelgerei, wird von seinen Geschäftspartnern übervorteilt und verliert sein gesamtes Vermögen; hinzu kommen Eheprobleme, so dass er sich das Leben nehmen will.

In dieser Krisenzeit besucht er ein Billardlokal, in dem er einem überragenden Spieler begegnet, der von einer aussergewöhnlichen Seelenruhe umgeben (envuelto en un clima de paz), für sich allein spielte und eine unwiderstehliche Anziehung auf Goldman ausübt. Er schaut dessem Spiel fasziniert zu, als er in einem Moment zum Spiel eingeladen wird.

"Wir spielen bloss kurze Zeit... ohne ein Wort zu sprechen; doch war meine ganze Krise verschwunden. [...] Heute ist er mein grosser Freund, mein grosser Bruder. Er hat mein Leben vollkommen verwandelt, mein ganzes Leben, indem er mich eine andere Welt hat sehen lassen. Er hat mir die Welt Bhagavans, Serranos, Krishnamurtis, gar alles offenbart [...]"

Goldman beschreibt seinen unbekannten, ausserhalb seines kleinen Kreises unerkannten Guru als unauffälligen Mann mittleren Alters, der als Familienvater and Mitinhaber eines kleinen Geschäftes auch in weltlicher Hin sicht ein normales Leben führt. Gegen aussen als "guter, sympathischer und bescheidener Bursche" erscheinend, führe er (innerlich) ein rein spirituelles Leben. Albala habe zwar nie einen äusseren Guru gehabt, und sei - abgesehen von einem eintägigen Aufenthalt - nie in Indien gewesen - in seinen Worten würde eine Indienreise bloss die Wiederholung einer bereits in einem früheren Leben als Engländer gemachten Reise bedeuten -, doch verkörpere er die indische Geist in seinem ganzen Wesen. Wie Albala in Andeutung seines Selbstverständnisses einmal habe verlauten lassen, sei man vielleicht nicht dazu berufen, wie ein Stern am HImmel zu leuchten, hingegen dazu, wie ein Streichholz den Ort zu erleuchten, an dem man sich befinde. Ohne je die Worte "Meister" und "Schüler" in den Mund zu nehmen, wirke er in seinem Kreis wie ein Schafhirte, das heisst ohne äusserlich sichtbare Führung durch die Vermittlung bestimmter philosophischer Lehren, Meditationsformen oder Verhaltensregeln:

"Er ist ein grosser Weiser, der 'lehrt', die menschliche Struktur zu erkennen, [und zeigt], wie der Mensch allmählich [...], ohne etwas zu überstürzen oder zu forcieren, sich von seiner Persönlichkeit loslösen soll. [...]

Er hat mich auf meinen natürlichen [durch die Persönlichkeit und den Lebensalltag verdeckten] Weg geführt. [...] Er hat mich mit meiner angeborenen Natur wiedervereint."

So wie er bekennt, auf den "Weg" gelenkt worden zu sein, ohne sich dessen zu versehen, erfährt Goldman die indirekte Führungsweise seines Gurals subtile Andeutung (insinuación) durch allgemeine Bemerkungen, ein Zitat oder literarische HInweise, wei zum Beispiel auf Mouni Sadhus Ramana-Buch, über welches Albala seinen Schüler mit Ramana bekannt mach te. Über allem aber schätzt Goldman die praktische Beispielgebung (TEXT und schweigende Ausstrahlung seines Guru, welchen ihm aus seiner Sicht

nicht nur mit "Bhagavan" verbinde, sondern ihn mit dem Maharsi als wesenseins erscheinen lasse. Das Gleichnis seines Guru wieder aufnehmend,
bezeichnet er Ramana und Albala in Bezug auf ihre unterschiedliche Wirkungsweise und Manifestationsform als weithin leuchtender Stern, bzw.
als Streichholz, fügt aber sogleich hinzu:

"Für mich, für mich ist er [Albala] ein Stern, weil ich mich ganz in der Nähe dieses Streichholzes befinde! Das heisst: Jenem, der sich dem Streichholz zuwendet, erscheint es unendlich stark, die Menschheit aber sieht keinen Stern in ihm sondern bloss ein Streichholz."

In Gestalt dieses unscheinbaren Mannes, der sein persönlicher Guru wird, und über die Zugehörigkeit zu dessen überkonfessionellen und völlig informellen spirituellen Gruppe (TEXT), welche gegen aussen als Billard-Freundeskreis erscheint, tritt das Element des "Narziss", des introvertierten Heiligen und Weisen, in das Leben des Achtundzwanzigjährigen . Im täglichen Umgang gelingt es Albala seinen Schüler mit dem "Parfüm" und dem "Geruch" seiner und der Heiligkeit Ramanas zu imprägnieren". Die Lebensführung seines Schülers bleibt grundsätzlich jene des "Goldmund", des grossen Sünders und Geniessers der Lebewelt (el gran per cador y vividor de la vida), nun aber unter spirituellen Vorzeichen und bewusst spiritueller Lebensbestimmung als

"ein Sünder, der die Heiligkeit in sich erweckt; ein Sünder, der durch die [bewusste] Sünde der Heiligkeit entgegengeht. Die Mehrheit der Leute, die wir kennen, sind weder Heilige noch Sünder, und sind weder zum einen noch zum anderen aufgewacht; sie befinden sich wie in einem Schlafzustand. Der Sünder aber ist aufgewacht; vor ihm liegt die Heiligkeit." (TEXT)

In seinem leidenschaftlichen Bekenntnis zur bewussten Sünde als Heilsmit tel und in seiner ebenso leidenschaftlichen Erzählung von San Francisco de Borgias Weg zum Heiligen über dessen (verbotene) Liebe zur Königin von Portugal, scheint er sich geradezu als Borgianer zu erkennen geben wollen.

"Ich glaube, dass alles, was ich [in meinem Leben] gemacht habe, das Richtige gewesen ist. Das heisst, dass alles ein Weg gewesen ist [...]: meine Phasen, in welchen ich mich in de materielle Welt gestürzt habe, meine Phasen der Sündhaftigkeit ....

Folglich shid mir das [alles] 2a. [...] Auf mein Leben zurückblickend, bin ich darum nie unzufrieden mit dem gewesen, was mir im Leben zugefallen ist [...]! Nicht einmal in meinen grössten Krisenmomenten verspürte ich Unzufriedenheit. Ich hatte Lust, mich umzubringen, aber ich war nicht unzufrieden; das ist ein Unterschied. [...] Es war nicht so, dass ich etwas als nicht hir gehörig hätte ausschliessen wollen [...] Dieses Gefühl habe ich nie gehabt, weder in der Freude noch im Schmerz [...]. Ich gebe mich mit allem zufrieden, weil mir scheint, dass ein feiner, unsichtbarer Faden existiert, der das ganze Leben, ja alle Leben mit allem, was dazu gehört, verbindet.

Unter der unmerklichen Führung seines Gurus nähert sich Goldman in seines Gurus nähert sich Goldman in seines der Mitte", auf welchem er weder die Sünde als Heilsmittel exaltiert und rechtfertigt, noch die tugendhaften Ideale der Frömmler verdammt. Vibrobe versucht, in einer affektlosen Haltung über beiden Tendenzen und damit gleichsam über gut und böse zu stehen. Er bemüht, sich auf seinem integralen jääna, bhakti und karma einschliessenden Weg vom Wnatürlichen Führer der eigenen Lebensbestimmung (destino)" leiten zu lassen. In weitgehender Erfüllung einer entsprechenden Prophezeiung Albalas kurze Zeit nach ihrer ersten Begegnung, sind für seinen integralen Weg drei Komponenten bzw. vier Persönlichkeiten bestimmend: die Entwicklung der gefühlsmässigen Wahrnehmung über Ramana Maharsi und Miguel Serrano, dem ehemaligen Botschafter Chiles in Indien und enheutigen Schriftsteller2; die Entwicklung des benkens über die Geisteswelt Krishnamurtis; achliesslich die Synthese von Gefühl und Denken über das esoterische Erbe Alice Baileys, dem telepathi schen Medium der spirituellen Botschaften des okkulten Meisters D.K., dem "Tibetaner". 3 Während ihn diese universalen Persönlichkeiten für alle Aspekte des geistigen Lebens empfänglich machen und er sten insbesondere mit das Meister-Schüler-Verhältnis als dessen Grundlage eine Hauptthematik seines Lebens wird, schliesst ihm Albala auswiden das Leben Jesu und die Welt des Urchristentums auf.
In Bezug auf sein welt liches leben und zein berufliches Engagement Techeint Goldman hingen noch nicht (trennt er sich zunächst) Nach achtjähriger Ehe von seiner Frau und seinen zwei Kindern, findet aber später im Rahmen seiner zweiten Familiengründung mit Frau und zwei Kindern mit seiner ersten Familie wieder zusammen: "Wir fühlen uns alle wie eine grosse Familie." Insofern beide Ehefrauen derselben spirituellen Gruppe nahestehen und Goldmans vor Jahren eröffnete, eigene Anwaltspraxis ebenfalls ganz im Zeichen seines Gurus steht, dreht sich sein gesamtes Leben um dessen Gruppe. Seine beruflichen Aktivitäten zeugen von einem spiritualisierten Berufsethos, indem es Goldman als erste Aufgabe des Anwalts erachtet, in die Dunkelheit des oft leidenden, dafür empfänglichen KLien ten etwas "Licht" zu bringen und sieht seine Aufgabe als erfüllt, wenn sich die sich bekämpfenden Parteien wieder versöhnt oder eine gerichtliche Auseinandersetzung ohne Ressentiments beenden. Zugleich betrachtet er seinen Beruf als ideales Mittel zur Ausschöpfung all seiner Fähigkeiten und zur Freiheit. Gemäss seinem Bekenntnis zum "totalen" Leben ir welcher Form auch immer verausgabt er sich aber in seinem Beruf dermassen, dass er alle zwei, drei Jahre acht Monate und länger dauernde Arbeitspausen einlegen muss. Diese Phasen der Zurückgezogenheit nutzt Goldman, um sich der Kontemplation und Stille hinzugeben, ein Buch zu schreiben oder sich mit dem I-Ging, dem chinesischen Orakel-Buch, oder den Botschaften des "Tibetaners" auseinanderzusetzen, kurz, um dem "Nerziss" bzw. der Vereinigung des "Goldmund" mit dem "Narziss" den Weg zu

bereiten. In Bezug auf die Zweiteilung seines Lebens, welche seinem ausgesprochenen Einheitsgefühl bezüglich seines spirituellen, familiären und beruflichen Lebens entgegengesetzt scheint, befragt , ob eine Integration der Lebensführung des "Goldmund" und des "Narziss" im alltäglichen Leben und selbst im Westen nicht möglich sei, antwortet der Vierzigiährige:

der Vierzigjährige: aber in Wirklichkeit ist es nicht eine Frage, ob wir im Westen oder im Osten leben, sondern eine Frage der individuellen Konstitution. [...] Mit dreissig, vierzig Jahren befinden wir uns noch im Lebensalter des Erkundens der Welt [...]. Es ist noch das Alter, in dem wir [die Lebensfülle] leben sollen, die äussere Welt erleben sollen; aus Gründen der Lebenskraft (sangre), der Jugendlichkeit, der körperlichen Verfassung. Es ist eine Frage des physischen Alters, welches respektiert werden muss. [...] Ich denke, das Bequemste und Intelligenteste ist, sich von der Natur führer zu lassen [und] nichts zu forcieren. Und es ist sehr schwierig, ein Narziss zu sein, ohne sich irgendeinen Zwang anzutun, solange man wierzig vierzig oder fünfzig Jahren ist. [...] Man soll nichts forcieren. Wenn das Bedürfnis vorhanden ist, hierher oder dorthin zu gehen, wenn man Frau und Kinder hat und Notwendigkeiten verschiedenster Art bestehen... Alles muss in Betracht gezogen werden." Auch wenn die Mitteilung, dass Goldman wenige Monate nach der Rückkehr von seinem längeren Indienaufenthalt infolge Überarbeitung einen Kreislaufkollaps erlitten hat, im LIchte dieser Antwort gesehen werden muss, verdeutlicht siejdie Diskrepanz zwischen Ideal und praktischer Verwirklichung bzw. zwischen "Narziss" und "Goldmund". In seinen eigenen Worten ist sein bisheriges Leben ein solches des "Goldmund" gewesen, durchsetzt mit Phasen der Introversion, eine "eigenartige MIschung aus Dienst [am Nächsten] und ekstatischem Schweigen" (TEXT). Als Hauptschwierigkeiten auf seinem Weg nennt er nicht (die gelockertenweltlicher Verhaftungen und Wünsche, sondern die weltstädtischen Verhältnisse, die einem einfachen Leben entgegenstünden und voraltem seine Versuchung", zu glauben, dass er den Menschen in seiner beruflichen Eigenschaft grosse Dienstelerweisen in der Lage sei. Die Tatsache, dass er erst zwölf Jahre nach seiner Kenntnisnahme Ramana Maharsis nach Indien reist und das Ramana-aśrama besucht, unterstreicht sein Bewusstsein, dass seine Aufgabe und Prüfung nicht in Indien, sondern im Westen liegt. Trotz sei ner Indien-Begeisterung auf dem Hintergrund der Übernahme von Hesses neuromantischem Indienbild, tritt er Jahre zuvor kurzhin von der Reise

Eine Reihe glücklicher Umstände - das spontane Freundschaftsverhältnis, Goldmans grosses Interesse an unserer Fragestellung und Person in
Verbindung mit seiner profunden Auseinandersetzung mit der MeisterSchüler-Thematik sowie die Möglichkeit, die Gespräche in dessen
Muttersprache zu führen - ergaben eine besonders fruchtbare Begegnung

zurück, da er glaubt, nicht über die notwendige Reife und Reinheit zu

verfügen.

welche sich nur zu einem Teil in den magnetisch aufgezeichneten Gesprächen von rund zwölf Stunden Dauer niedenschlung. Zur Bewertung dieser Gespräche und von Goldmans Texten ist anzumerken, dass wir ihn in einer Phase des "Narziss" und unter dem, für ihn überwältigenden Eindruck seiner ersten Indienreise erlebt haben. Ohne selber je die genaue Quelle seiner Ausführungen angeben zu können, vermischen sich in den ausgewählten Texten zuweilen konkrete, persönliche Erlebnisse und Erfahrungen mit rein gefühlsmässigen Ahnungen Eingebungen und , aber auch mit angelesenem Wissen vorallem theosophisch-okkultistischer Herkunft (der "Tibeter"):

"Was ich sage, ist nicht mein eigen; es gehört weder mir noch irgend jemand anderem. Darum kannst Du damit anstellen, was Du willst. Ob Du es wegwirst oder der ganzen Welt zugänglich machst, kommt auf dasselbe hinaus."

und:

"Den Gesprächen durch mich oder Dich irgendeine Art der Beschränkung aufzuerlegen, würde bedeuten, sie ihres Wesens (<u>esencia</u>) zu berauben, selbst wenn man
eine 'heilige' Beschränkung in Betracht zöge. Anonym oder nicht anonym, Du kannst
mit den Gesprächen anstellen, was immer Du willst, denn so muss es sein."

<sup>1</sup>Siehe O. Karrer, <u>Der heilige Franz von Borja</u>, 1921; seine Lebensdaten: 1510-1572.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Siehe z.B. <u>La serpiente del paraiso</u>, Buenos Aires: Kier, 1970.

<sup>3</sup>Siehe z.B. Briefe über okkulte Meditation, empfangen u. hrsg. v. A. A. Bailey (Letters On Occult Meditation, New York), London/New York: Lucis (BRD: Lorch: Rohm), e.g. Brief acht über das Meister-Schüler-Verhälnis.

I foldman Misgesoul 25 2, 1004

buch

Frage: Worin besteht die Anziehungskraft, welche R.M. auf Dein gegenwärtiges Bewusstsein ausübt?

In erster Linie sein Schweigen und sein universales Verständnis (omnicomprensión) des Lebens und der Menschen; seine Art und Weise zu verstehen, nicht zu kritisieren, nicht zu bewerten, [sondern] gelten zu lassen (incluir) [...]. Dass alles gut and michts schlecht ist; dass alles erlaubt ist und nichts erzwungen wird; das ist es, was mich auf der Ebene des Bewusstseins hauptsächlich anzieht an ihm diese beiden Dinge: Das Schweigen und all das. Dieser natürliche Weg, diese Nicht-Disziplin. Sie [sagt Ramana einem Schüler,] 'der Yoga', und [, sich an einen anderen rich tend,] 'wenn Sie ihn ausüben wollen, üben Sie ihn aus, aber ihr nicht notwendig. Die Schriften sind für der der hilfreich, für einen anderen vielleicht nicht, und einem dritten genügt das Schweigen. Mit anderen Worten wird jeder einzelne seinen eigenen natürlichen Weg finden. Jenen, welche empfänglich sind, führen sie (die Schrif ten] ein Stiick weit [und] weisen den Weg. Es ist ein überaus schwieriger(sutil) Weg, weil die Unterweisung zuweilen gerade ausserhalb dessen liegt, was man gemeinhin unter Unterweisung versteht. Manchmal besteht sie darin [zu beobachten,] wie sie [Heilige] essen. Einem Heiligen beim Essen zuzuschauen, kann einen mehr lehren als alles, was er in zwanzig Leben in the gelebri hat. [...] Das ist es, was mich am meisten für ihn einnimmt, seine Nachgiebigkeit (condescendencia).

## Meister und Schüler: Begriffe

José Goldman: Des Der Ausdruck 'Meister' ist für mich ein [zu] grosses Wort Wenn se mir schon der Gebrauch des Schüler-Begriffes Mühe bereitet - ich kenne niemanden, von dem ich sagen könnte, dass er ein Schüler wäre - dann kannst du dir vorstellen, was [für mich] ein Meister bedeutet. [...] das ist für mich ein sehr grosser Ausdruck, fast übermenschlich für mich. Ein Meister wird Ramana sein; wer noch? Meister war Christus.

Yat.

Frage: Muss der Guru leibhaftig sein?

José Goldman: Ja, ja. [...] Der lebendige Guru verschwindet [wieder/schliesslich], aber erst auf fortgeschrittener Stufe der Schülerschaft. [...] Denn ein physischer Körper [...] vermag etwas derart Subtiles wie einen Guru [in seiner wahren, geistigen Gestalt] nicht zu fassen. Damit man so etwas wie ihn versteht, bedarf der Guru der menschlichen Gestalt, sonst wird man es [sein Wesen, bzw. das Selbst] nicht erahnen.

Frage: Auf fortgeschrittener Stufe ist also ein lebendiger Guru nicht mehr notwendig?

mehr!
Nein, überhaupt nicht Die Beziehung ist [dann] ganz anderer Art, auf einer rein spirituellen Ebene. Es wird eine andere Sprache gesprochen; die menschliche Sprache reicht [dann] nicht mehr aus. Er [der Guru] muss sich der Sprache der Träume bedienen, einer verschlüsselten Sprache. Es kommen völlig andere Dinge ins Spiel.

Aber in der anfänglichen Entwicklung bedarf der Mensch unbedingt eines [äusseren]

Ideals, um zu wissen, wie er sich im Leben zu verhalten hat usw. [...] Und jeder findet, was ihm entspricht. -

handen gewesen, aber er muss einmal vorhanden gewesen sein. Jeder hat [die Stufe] des persönlichen Gurus zu durchlaufen. Möglicherweise gibt es einige, welche hierher [Tiruvannāmalai] gekommen sind, ohne einen [Guru] in diesem Leben zu haben, die ihn aber im vorangehenden Leben gehabt haben; jedenfalls mussten sie einmal einen gehabt haben. Das ist der erste Schritt [in der Entwicklung] von der Materie zum Geist! Man kann nur über die Materie zum Geist gelangen. [...] Das ist ein Gesetz, ein Naturgesetz!

## Der innere Meister

## Tosé boldmann:

Mit fortschreitender Zeit entwickelt sich etwas ganz Gewaltiges im Leben des Menschen. nämlich beginnen zu erahnen – aber als etwas wahres, mögliches, nicht als etwas angele senes oder über den Verstand aufgenommenes, sondern als mögliche Verwirklichung – , dass der Meister in einem selber ist. [...] Es gibt eine Stufe im Leben des Menschen, auf welcher sich diese [Vorahnung] einzustellen beginnen kann. Und dieser [innere] Meister besitzt die Schriften in sich selber; er ist alles und es existiert nichts ausserhalb seiner. Nichts existiert ausserhalb unserer selbst. Diese Vorahnung [stellt sich] zuweilen wie ein Funke [ein] [...] und ich stelle mir vor, dass mit fortschreitendem Alter und im Verlauf der spirituellen Entwicklung und der [künftigen] Leben etwas Alltägliches wird. Dann verstummt die äussere Stimme, dann gibt es nichts mehr gegen aussen mitzuteilen. Warum soll man [dann] nach Indien kommen, wenn Indien in

29F.

Frage: Welches ist die Rolle des sadgurus gegenüber dem Schüler? Was gibt er ihm?

José Goldman: Ich glaube es ist hauptsächlich eine Imprägnation (impregnación), ein Parfüm, ein Duft, verstehst du? Ein Wohlgeruch, der in dich dringt und dich ganz durchdringt und... Aber ich denke, dass es zwecklos ist, über dieses Thema zu sprecher weil es Ebenen berührt, welche dem Menschen völlig unbekannt sind. Was hat, zum Beispiel, Bhagavan seinen Schülern hinterlassen? Das ist sehr schwierig [zu sagen]!

Ich meine, dass der Guru ein hervorragender, vollkommener Kenner der menschlichen Struktur, der Persönlichkeit und ihrer Bedürfnisse ist, welche er vor sich hat, und dass er vor allem überaus einfühlsam (contemplativo) und verständnisvoll(comprensivo) gegenüber ihr ist. Das heisst, dass er jedem Menschen das gibt, was er braucht, und nicht allen dasselbe. Also kann man nicht von einer Funktion des Guru sprechen. Sie wissen alles [über einen]; sie machen eine [innere] Radiographie von einem. Aber da der wahrhafte (verdadero) Guru überaus einfühlsam ist, wird er einem auch von dem zukommen lassen, was für die [spirituelle] Transformation notwendig ist. Den einen vermag er durch das Schweigen zu erleuchten, einen anderen über den Intellekt wie es, zum Beispiel, die Art Bhagavans gewesen ist. Ich glaube nicht, dass alle sein Schweige wahrzunehmen in der Lage waren/zu spüren vermochten(sentir). [...] Das sind ganz beson dere Wesen, die es zu spüren vermocht haben und andere bedürfen eines anderen, mehr rationalen Weges, der über den Verstand führt und wissenschaftlich ist. Aber der Guru versteht dies alles.

Frage: Das heisst also, dass der Guru das der Wesenslage (estado) des Schülers gemässe Wissen mitteilt?

Auf eine überaus subtile Art und Weise; ohne jede [konkrete] Anleitung, ohne irgend welche direkte Anweisung. [...] In den allermeisten Fällen machen sie kleine Andeutungen.

Frage: Gibt es Zeichen, an welchen der vollkommene Meister vom Sucher erkannt werden kann?

José Goldman: "Schau, das bezieht sich auf den alten Ausspruch, dass der Meister just dann erscheint, wenn der Schüler reif ist. Sobald der Schüler (von)berei(tet) ist, wird der Meister ihn aufsuchen; solange ist es unmöglich [für den Schüler], ihn aufzusuchen er kann ihn gar nicht wahrnehmen!

FRage: Das heisst, dass der Sucher einen Meister nicht willentlich/ vorsätzlich oder bewusst suchen kann?

Er wird ihn seinem Bestimmung gemäss, finden, welche ihn führt [.?.]. Wenn er aber [bewusst] nach einem Meister sucht, wird er ihn nie und nimmer finden; ich glaube, es ist unmöglich. Wenn ihn sein Leben zu seiner Bestimmung [einen bestimmten Meister zu finden] führt, ja; aber er selber kann nichts vorsätzlich/willentlich erreichen. Der Maharsi würde ihm sagen: 'Wer bist du? Wer bin ich?' Wie vermag er, nichts weniger als einen Meister finden, wenn er sich nicht selber kennt? Wenn ihn aber sein Leben [dahin] führt, wenn ihn seine Bestimmung(destino) [dahin]führt, gut, dann ist es etwas anderes; aber es ist mutig(bravo), sich vom Schicksal (destino) leiten zu lassen; dafür muss man sich diesem Lebensstrom schon fast tot hingeben, (hay que entrar un pocomuerto en ese rio de la vida).

Secretary Total Park

52H

José Goldman: Da erinnere ich mich, wie Jesus seine Schüler auswählte und wie er sie annahm. Einer war Steuereintreiber, ein Sünder, der mit Frauen Orgien feierte. Dieser, für unsere Augen physisch abstossenden Person, welche in ihrer Funktion dem Volk verhasst war, sagt Jesus: 'Ich bitte dich darum, mein Schüler zu werden', und nimmt ihn in demselben Moment an. Was sah Jesus in ihm? "Judas; Judas (!) frägt Jesus: 'Ich möchte dir nachfolgen.' Jesus schaut ihn an und sagt ihm: 'Ja, du darfst. Komm mit mit Und Jesus wusste natürlich, dass ihn Judas verraten würde. [...]

Auf welcher mentalen Ebene nehmen sie [die Meister] einen Schüler an? Mit anderen Worten: Was sehen sie im Schüler? Es scheint, dass es nicht ausreicht, ein Schüler sei zu wollen, sondern vielmehr, dass der Meister den wahrhaftigen Schüler annimmt. Aber unter welchen Bedingungen nimmt er ihn an? Weil er gut ist? Nein. Weil er ergeben (dev to) ist? Nein. Sie nehmen sogar Personen an, von welchen sie wissen, dass sie sie gefangen setzen werden. Wie verhält es sich dann? In was für Be reiche wird uns dieses Gespräch noch führen [lachend], wenn eine Person Schüler eines Meisters werden kann, welche hernach dessen Feind wird und ihn der Tötung aussetzt, wobei der Meister sich all dessen im vornherein bewusst ist? [...] Peter, ein angriffslustiger, unausstehlicher Mensch, der Jesus mit den Worten verleugnete: 'Was wird der schon für Wunder wirken; der ist für nichts brauchbar!', war ein Schüler Jesu. [...]

(Meister und Schüler formen einen Körper, der, um wirksam zu sein, aller Schülertypen bedarf.)

Wenn die Schüler dafür da sind, mit dem, was sie [innerlich vom Meister] erhalten, etwas anzufangen und wenn [dafür] zuweilen gut zu sein nicht ausreicht und mit der Güte [allein] keine Berge versetzt werden [...], bedarf es Leute, welche die Kraft haben, Backsteine zu tragen, welche über die notwendige Agressivität verfügen, um Arbeiter zu führen, usw. Es bedarf aller [Art Leute ]. Und schau, wie die Schüler, welche die Meister auswählen, nicht alle gleich sind, weil Meister und Schüler insgesamt einen Körper formen, der auch arbeitet: Er hat Füsse, Kopf, Hände, Beine; auch er stellt einen Körper dar, der sich in Bewegung setzt.

Frage: Auch im Unsichtbaren?

Ja, ja; unsichtbar[...] Tatsächlich bin ich mir nicht im Klaren, welches die Funktion Venkataramans ist. Ich weiss nicht, aber ich vermag mich nicht dazu aufzuraffen, darüber etwas [Endgültiges] zu sagen. Einfach weil ich mich jenes Steuereintreibers allen bingen der von Jesus ausgewählt wurde. Das Leben ist derart subtil und seine Mysterien sind in Wirklichkeit den Augen des Menschen so verborgen (occultos), dass man immer nur mit 'angelehrten' (ensenados; d.h. äusseren) Augen wahrnimmt; doch hinter allen Dingen liegt etwas Verborger Wer von all den Leuten, die du kennengelernt hast, macht am meisten für Ramana Maharsi? Ich will dir etwas Ungeheuerliches sagen: wahrscheinlich Venkataraman, der fremdes Geld anhäuft! [...] Grosse heilige Missionen

No hathers dos fum you ferellwhaff: Unwillbare, met the

Ischer Mission ]

erfüllen sich mit verbundenen Augen. Er [Venkataraman] weiss nichts davon; und wozu auch? [...]Ist sich etwa der Hammer bewusst, wozu er gebraucht wird? Er weiss nur, dass man ihn dazu braucht, um Nägel einzuschlagen, aber weder weiss er wer ihn gebraucht, noch kennt er das Werk, an dem er arbeitet; es fehlt ihm der Weitblick (dimen sión), so dass er mit geschlossenen Augen handelt. Ebenso geschieht es zuweilen mit den Menschen; wir sind blosse Marionetten [...]

Die Alchemie als einziger, esoterischer Schlüssel zum wahren Verständnis des Meister-Schüler-Verhältnisses

(Im hächsten Gespräch kommt Goldman nochmals auf das Wählverhalten Jesu zu sprechen:) Aus menschlicher Sicht ist die Beziehung zwischen Jesus und Judas unmöglich zu verstehen. Aus menschlicher Sicht gibt es keine Form, keinen Geist (mente), der fähig wäre, zu sagen, zu verstehen, warum Jesus, ein [Hell]Seher (vidente) [...] jemanden annimmt der ihn verraten würde. [...] Ich glaube, dass die Alchemie das einzige Mittel ist, Vermilels dessen diese Beziehungen verstanden werden können. [...] Stellen wir sie [die Meister-Schüler-Beziehung] Tals Mischung verschiedener Substanzen von Vollkommenes zu gewinnen/erhalten (sacar), gleichsam mit dem Zweck, eine neue göttlich Gestalt zu schaffen. [...] Hier, vermittels der Alchemie, beginnt man das Verhältnis zwischen Meister und Schüleramähernd zu verstehen. Welch eine Mischung ist da vorhanden! Welch eine Mischung findet hier statt, um aus joem Sünder , Angriffslustigen, Verräter [[eine vollkommene Gestalt zu erhalten], als ob eine ausserordentlich geschickte, göttliche Hand [verschiedene] Substanzen mischen und Caras etwas Unerhörte schäffen würde.[...] Auf was für eine Ebene haben wir uns zu erheben, um über diese Di Meister-Schüler-Verhältnisses mension des ) zu sprechen; zu sprechen, was nicht gleichbedeutend mit verstehen isb! Dafür muss man schon in die Welt der Alchemie eintreten und sagen: 'Gut, ich vertraue darauf, dass ich so [d.h. vollkommen] herauskomme'. Wundervoll ist das! Und dort kommt esinicht mehr darauf an, dass der Schüler seinen Meister verehrt oder ihm dient... das ist eine ganz Nadere Welt! Das überschreitet alles Bekannte! Was Jesus sieht alles bei weitem. ansonsten jene Welten unzugägnlich bleiben. übersteigt das [...] Dafür muss die menschliche Ebene transzendiert werden [...] Denn in Wirklichkeit entspricht [diese Entwicklung] [Vorgängen im Inneren des Menschen so wie die [alchemistische] Mischung von Metallen eine Mischung von inneren Substanzen

Darum sage ich dir, dass man hier zu ahnen beginnt, dass es eine [Ebene der]
Beziehung zwischen Meister und Schüler gibt, welche sich jeder Art des menschlichen
Verständisses entzieht, ja ich bin sogar überzeugt, dass der einzige, der sie verstehen kann, der Meister selber ist. Ich bezweifle, dass der Schüler sie in Klarheit zu
verstehen vermag; er handelt blind, er wird geführt; er wird auserwählt und weiss nich
warum.

des Menschen darstellt.

Ich erinnere mich einer wunderbaren Begebenheit um Petrus, dem späteren Heiligen Petrus und vielleicht Hauptschüler Christi. Als Christus ihn frägt, ob er mit ihm gehen/ihm nachfolgen wolle, schaut er ihn an und sagt: 'Was siehst du in mir?' Doch Christus antwortet ihm nichts, weil es Petrus nicht zu verstehen möchte. Denn wenn es ein schwieriger Schüler ist, wie vermöchte er die wahre Beziehung zu seinem Meister verstehen? Diese Beziehung hat viele Stufen, wie zum Beispiel die menschliche Stufe,

auf welcher der Schüler dem Meister dient, ihn liebt und dergleichen mehr. Diese Beziehung ist gleichsam eine Brücke der Sensibilität. Sie sensibilisiert uns, indem unsere Persönlichkeit immer mehr geschliffen und verfeinert wird; ebenso der Körper, die Art unserer Ernährung, [...] das Leben des samnyasin, usw., doch sind das noch im mer sehr niedrige Ebenen [der Beziehung]. [...] Über all dem aber existiert eine ganz Welt, die ganze Welt des Dienstes (servicio), eines unerhörten Dienstes, den wir nich kennen... und von dem man sich keine Vorstellung machen kann, wohin er eines Tages führen wird. [...] Was kann man, zum Beispiel, von der tatsächlichen Wirkung welche die Beziehung zwischen dem Maharsi und seinen Schülern gehabt hat? (Goldman erklärt, dass für dieses Verständnis des Meister-Schüler-Verhältnisses die Lekture der Briefe des 'Tibetaners' so wichtig waren, weil jener selber sich an uns wendet, d.h. ein Meister, und ihm dadurch eine ganz andere, neue Perspektive gegeben ha Dort erkennst du, dass die Sicht 'von oben' völlig anders ist, als die Sicht 'von unten nach oben', [...] [welche zeigt wie] der Schüler seinen Meister grüsst, ihn verehrt, sich zu seinen Füssen wirft, sich über seinen Meister realisiert und erleuchtet wird, alles was er zu glauben imstande ist, alles, was er fühlt, seine Wahrheit gegenüber der Beziehung zu seinem Meister... Hier ist es umgekehrt! Der Blickwinkel und das LIcht kommen von oben, von oben nach unten, während sie in allen anderen Fällen von unten nach oben gerichtet sind. [...] Mit unserer Laterne und unseren Augen versuchen wir diesen Meister ungefähr zu erkennen/tasten wir uns an ihn heran [...] Darum berührt man seine Füsse (!) und tastet sich von da nach oben. [...].

D.h.: Die Guru-Rezeption ist eine Frage der Information

or William woman recognition.

José Goldman: [ ... ] die Schwierigkeit liegt beim Schüler, zu lernen, nicht beim Meister, zu lehren. Sie [die Meister] haben eine ganz besondere, überaus subtile und verschlossene (oculto) Sprache. Ein Meister kann uns lehren, wenn er isst, indem wir ihm dabei zuschauen und beobachten, mit welcher vollkommenen Aufmerksamkeit er sich der Mahlzeit widmet (como pone su "cien" en la comida). Wir hingegen teilen unsere Aus merksamkeit zu einem Fünftel in das Essen, zu einem Fünftel in unsere Erinnerung der vergangenen Woche, zu einem Fünftel in den Wutanfall des Morgens, ferner in die neben unssitzende Person und zu einem weiteren Fünftel sprechen wir mit dieser... und zerstreuen uns so. [...] Das heisst, dass er uns unterweisen kann durchdie Art, in der er isst oder sich zur Ruhepause auf das Sofa legt oder sich kleidet. Denn dae ganze menschliche Verhalten des Meisters trägt einen besodperen Stempel [...]; erinnere dich an jenen Punkt des Hochgeschmacks des materiellen Lebens, über den wir gesprochen haben. Ich bin sicher, dass ein Meister, zum Beispiel, ein Fahrzeug auf eine ganz spezielle Art fahren würde. Derjenige, der über die richtigen Augen verfügt, würde einen Hochgeschmack (exquisitez) erkennen [...]; doch ohne Glauben vermag man ihn nicht wahr zunehmen.

(Vorgliche: foldmen: Die Tolliche Wichsenhil Aumenales of des Astrano).

40 u.C.

Das Verhältnis des Guru zu Zeit und Tod und das Meister-Schüler-Verhält

Frage: Steht der Guru über Zeit und Tod?

José Goldman: Zweifellos [...]. Christus sagte: Himmel und Erde werden vergehen, nicht aber meine Worte', und heute, zwei tausend Jahre später, [...] ist Christus lebendiger als früher, und er hat es vorausgesagt.

Frage: Ist er heute so zugänglich wie früher, als er lebte?

Wahrscheinlich, und ich glaube, in bestimmten Fällen sogar noch besser. [...] Frage: Dann hat wahrscheinlich auch Ramanas Hinschied für deine Beziehung zu ihm keine Bedeutung?

In meinem Falk nicht, da ich Bhagavan erst nach seinem Tod kennengelernt habe [... und weil ich Jaco habe. Aber ich verstehe, dass es ganz anders ist, wenn man ihn in körperlicher Gestalt erlebt hat [...]. Jener, der es nicht nötig hat, ihn im Körper kennenzulernen (conocerlo), muss weit fortgeschritten sein. Wenn er ihm gleichgültig ist, dann nur, weil auch er bis zu einem gewissen Grade den Tod überwunden hat. Solange aber der Mensch noch an die Erscheinungswelt gebunden ist, kann er auf die physische Präsenz [des Gurus] nicht verzichten.

Frage: Ist ein Meister-Schüler-Verhältnis nur über die Begegnung mit einem leibhaftigen Meister möglich oder kann sie [wie in deinem Fall?] auf einer rein geistigen Ebene, das heisst selbst nach dem Tod des Guru asugelöst werden?

Ich denke, dass der Mensch gemeinhin auf den leibhaftigen Guru angewiesen ist.[...]
Ich für mich weiss natürlich nicht...[was für ein Verhältnis sich ergeben hätte], wenn ich den Maharsi kennengelernt hätte. Aber ich weiss, dass er mein Leben und ich habe durchdrungen hat (impregnó); mein Leben ist von ihm durchdrungen, und ich habe hier so viel empfangen, was in völligem Einklang damit steht [dass er mein innerer Guru ist]. (Auf eine diesbezügl. Frage betont Goldman gleichwohl, dass er nur dank Jaco Bhagavans Weg zu verfolgen in der Lage ist es wäre sonst völlig unmöglich.)
Frage: Kann die leibhaftige Gestalt des Meisters nach seinem Tod ersetzt werden?

Ja, ja, sie kann ersetzt werden, [aber] mit der Verminderung der Schwingung, die durch die Ersetzung bewirkt wird [...]. Der Meister sättigt [seine Umgebung] in solche Ausmass, er verfügt über ein derartiges Potential an energetischen Schwingungen, an Imprägnation[skraft], dass alle seine Gebrauchsgegenstände [von ihm] durchdrungen (impregnado) bleiben: das Bad, das er benützte, sein Bett..., ganz besonders im Falle von Bhagavan [...] with seiner speziellen Art als Meister der Imprägnation und des Schweigens, der uns vor seinem Tod mitteilte: Wohin soll ich gehen? Ich werde hier bleiben.' Mit anderen Worten durchdringt er alle Ebenen des Bewusstseins des Menschen, der an ihn glauben kann. Individuell wird er den Menschen [mit seiner Kraftschwingung] durchtränken, doch wird die Imprägnation immer höchst machtvoll sein.

in seinem Ashram dreissig Jahre nach seinem Hinschied [...] Wenn dieser Ersatz nicht existieren würde, sässen wir jetzt [...] an einem anderen Ort. Warum werden immer noch täglich pujas dargeboten, und setzen wir uns [in der Halle] gegenüber seinem Bild zur Meditation

seinen softwar (200

Guru-Pluralismus: Für jeden Charakter und jede Stufe einen Guru

Ich glaube, dass es [Schüler und Gurus] verschiedener Grade/Stufen gibt. Und ich glaube, dass der Mensch das finden wird, was ihm und seiner Linie entspricht. [...]

Wenn jener es nötig hat, sich Anandamayi zu Füssen zu werfen, dann braucht er nicht mehr! Ein anderer bedarf einer intellektuellen Ausrichtung, und wieder ein anderer braucht, was weiss ich, die Linie Krishnamurtis. [...] Ich glaube also nicht, dass es [bloss] einen sadguru gibt [...], ich glaube vielmehr, dass ein Mensch verschiedene Meister haben wird in Übereinstimmung mit seiner Wesenslage. Mit anderen Worten:

Welcher wird Bhagavans Guru gewesen sein, ich meine in seinem vorangehenden Leben?

Mit Sicherheit nicht jener, der mir in meinem jetzigen Leben entspricht. Es ist etwas anderes, wenn er [Bhagavan] mir den Weg über eine andere Person [d.h. Jaco] weist. Und stell Dir eine Person vor, welche ganz im materiellen Leben aufgeht; höchstwahrscheinlich wird es ebenfalls ein anderer Charakter sein, der ihn auf den Weg bringt.

Frage: Du schreibst also untergeordneten Gurus eine sehr wichtige Funk tion zu?

Ja, doch! Eine enorm wichtige. [...] Cassius Clay, der Boxer und showman, ein Mann, der als Aufschneider hervorgetreten ist [...] heute, dank dessen, dass er berühmt geworden ist, wird er heute von den Leuten gehört. Er bereist die ganze Welt und verkündet, dass Gott eins ist und dass wir ihn lieben sollen usw. Und findet mehr Gehör als Ramana Maharsi! Im Rahmen der gesamten Menschenentwicklung erfüllt auch er seine Mission, auf seine Art! [...] Darum sage ich dir, dass alle, selbst jene [Boxer], eine MIssion erfüllen, alle.

José Goldman: Der Guru ist [...] ein vollkommen verwirklichtes Wesen,[...]in sich eins geworden (unificado), und bedarfkrein gar nichts mehr. Seine letzte Lebensphase sogar besteht darin, sich seines Körpers spontan zu entledigen, weil er keiner Äusserlichkeiten mehr bedarf. Und wenn der Körper das letzte sein wird, was er spontan aufgibt, dann wird dieser vollkommen verwirklichte Mensch natürlich keine Familie, keine Frau und Kinder haben. MIt anderen Worten ist er dann einerseits mit allen Dingen verbunden, anderseits zugleich von ihnen getrennt und hat keinen persönlichen Besitz mehr.

Wenn wir jenen einen Guru nennen, der dazu befähigt ist, eine Person auf dem spirituellen Weg zu führen, zu <u>führen</u>, dann - in dieser Kategorie - wird man schon Leute treffen, die eine Familie haben undnein Gemeinschaftsleben führen, vor allem im Westen [...]. Erinnerst du dich an meine Vorstellung des abendländischen Meisters? [siehe un ten] Der Meister im Westen ist nicht wie der Meister im Osten, der wie verborgen in der Wildnis lebt [...]. Er ist auch kein vollkommen verwirklichtes Wesen, weil <u>alles</u> langsam vor sich geht und selbst die Meister im Westen sind bis zu einem gewissen Grade langsam/bedächtig (<u>paulatino</u>). Er ist ein Wesen, das auf dem Weg zur Verwirklichung ist, doch bereits Leute auf dem spirituellen Weg zu führen vermag.

Frage: Denkst du dabei an Jaco?

Zum Beispiel. Es gibt Leute, die noch nicht einen vollkommenen Grad der Einweihung oder der Verwirklichung erreicht haben, doch offensichtlich Leute führen und damit ihre (mitte)

Wo ich jedoch nicht ganz durchblicke, ist, ob der abendländische Meister [auf seinem Weg zur Verwirklichung ebenso wie der indische Guru] die Stufe des samnyasa zu durchlaufen hat oder nicht. [...]

Auf unsere Frage nach der Kommunikationsform des Guru antwortet Goldman unter Einführung seiner Vorstellung der westlichen Meistergestalt, die durch seinen argentinischen Guru wesentlich geprägt ist:

Man sagt, dass der westliche Meister unserer Zeit eine Person ist, die vollkommen mit dem Volk und dessen Sitteneverbunden (mexclado) ist und sich nicht als Meister erkannt wird.bzw. sich nicht als solcher zu erkennen gibt. [...] das heisst, dass er den westlichen Sitten entsprechend wie ein Abendländer lebt, sich kleidet usw. [...]. Man sagt, dass alle grossen Meister im Westen diese unauffällige bebensform wie eine. Nur wenigen gelingt es, sie ausfindig zu machen. Sie erfüllen eine ganz stille [...] und langsame Sendung (misión), weil die Durchdringung im Westen auf diese überaus subtile, langsame und unmerkliche Art zu erfolgen hat. Es ist die einzige echte Durchdringung, die der Abendländer ertragen kann. Wenn die Durchdringung [des Westens] schlagartig erfolgen würde; der orientalisch gekleidete Swami-Meister hätte kein langes Leben; nicht in Bezug auf weie zeitliche Wirkung, sondern in Bezug auf die Durchdringung des Schülers. Dieser wird ihn mit den Worten verlassen: Oh, mein Meister

30 F

hat mir Ruhe geschenkt, der Yoga hat mich beruhigt, er hat mich zu seinen Füssen gezogen, aber das alles hält nicht lange an. [...] Die grossen Ebenen der Menschheit bedür fen reifer, gesetzter Leute, und damit diese Arbeiter [bzw. Schüler] dort ankommen muss nach und nach durchdrungen werden unter Berücksichtigung herer Persönlichkeits schwächen, grossen Laster und Persönlichkeitsstauungen. Aus diesem Grund soll der wahre westliche Meister sich ganz verstellen, [...] gerade wie die Krieger, welche sich mit der Natur angeglichenem Kampfanzügen kleiden.

Der <u>sadguru</u>: Lebensumstände, Verhältnis zum materiellen Leben, Eigenschaften etc.

Nachdem José Goldman erklärt hat, dass der Schüler den Meister nicht willentlich suchen ude finden könne, sondern von jenem zu sich geführt werde und (schechthin nicht vom Schüler) erkannt werden könne, fragen wir: Kann der sadguru umgekehrt negativ beschrieben werden? Darf er, z.B., keine Familie haben bzw. sollte er ein Asket sein?

Ich glaube nichts von beidem. Das heisst: Der Guru ist gegenüber beidem gleichgültig. Er kann beide Lebensformen leben; das kommt für ihn auf dasselbe heraus. - Er ist auf keine dieser Lebensformen angewiesen, verstehtst du? Er kann also eine Familie haben oder nicht, mit Klimaanlage leben oder ohne, in einem Rolls Royce fahren oder nicht; das macht keinen Unterschied für ihn! [...] es ist eine grosse Leistung, bloss zu verstehen, was es heissen kann, unabhängig/losge löst von den Dingen zu leben; denn wir hängen von den Dingen ab. Wenn ich in einem Personenfahrzeug fahre, fahre ich in demselben!

Frage: Kann ein Guru ein harijan sein oder ein Analphabet?

In meinem Gefühl kann ein Guru ohne jegliche [äussere ] Erfordernisse(necesidades) geboren werden. In meiner Vorstellung aber ist der Guru ein Weiser (sabio), der auf die eine oder andere Art und Werze in seinem spirituellen Entwicklungsgang (evolución) - vielleicht nicht in diesem, aler in früheren Leben - durch das materielle Leben, durch die Kultur, durch den Intellekt hindurchgegangen ist. All dessen kann er sich darum mühelos erinnern. Demgegenüber wird es schwierig sein, denke ich, einen ungelehr ten Guru zu finden, [...] weil ihnen nichts Schwierigkeiten bereitet. [...] sie öffnen das Schleusentor zu ihrer Vergangenheit und bringen alles wieder in Erinnerung. Sie sprechen [wie Bhagavan] mühelos vier Sprachen, weil sie sich [deren] erinnern! Welche Mühe bereitet es ihnen schon, gelehrt zu sein, schreiben zu können und eine schöne Schrift zu haben wie sie Bhagavan eigen war? All das rührt aber nicht von der Praxis jeder Mensch in seiner spirituellen Entwicklung überschreiten muss; es ist der Punkt des Hochgeschmacks (exquisitez), der Feinheit (finura) und der Verfeinerung des materiellen Lebens. Es ist der Punkt, an dem das Leben auf eine ganz besondere Art gelebt wird; zum Beispiel der gourmet [...] ist ein Mensch, der nicht viel, aber (von allem] das feiSpte isst [...]. Und ich habe das Gefühl, dass ein Bhagavan diesen Punkt des Hochgeschmacks gelebt hat. Auch der Guru führt ein materielles Leben, und warum nicht? Aber er erlebt es auf eine andere Art, mit einem anderen Geschmack.

Frage: Verrichtet der Guru öffentliche Wunder?

José Goldman: Ich glaube, dass sie[die sadgurus] den Menschen ganz durchschauen (son muy contemplativos del ser humano). Ich glaube, dass es keinen Guru wirklich inte ressieren kann, Wunder zu wirken. Da entsinne ich mich einer überaus schönen Geschichte . Ein Meister wurde gefragt: 'Meister! Warum wirkt Ihr nicht ein Wunder?', worauf jener zur Antwort gab: 'Wozu Wunder? Schaut um euch und alles ist Wunder: Schaut zum Himmel auf - er ist ein Wudner, schaut diesen Baum an - er ist ein Wunder, schaut euch selbst an - ihr seid ein Wunder. Wozu also soll es noch mehr Wunder geben?' [Goldman fügt jedoch hinzu: ] Ich denke, dass sein grenzenlosser Einblick binton bing ver Egg. (contemplación) in das Wesen der Menschen ihn dazu führen/bewegen kann, ein Wunder zu wirken - nicht aus eigenem Bedürfnis. [Aber] ich würde sogar sagen, dass Wunderwirken [...] ihr [der Meister] Weg der Versuchung ist. Man sagt, dass die grosse Versuchung, welche Christus erlebte und der er nicht widerstehen konnte, seine Krankenheilungen war. Stelle dir vor, für ihn, für ihn, [...] ein hochentwickeltes Wesen, ein Gigant (máximo), bedeutete Krankenheilung eine Versuchung, der er nicht hätte erliegen dürfen, da er nicht zu diesem Zweck auf die Erde gekommen war. [...] Ich sage dir, was darüber berichtet wird; doch ist es glaubwürdig [...].

Frage: Wie verhält sich der sadguru gegenüber gut und böse?

José Goldman: Er ist demgegenüber gleichgültig, völlig gleichgültig. [Für ihn existiert weder gut noch böse; es existiert das, was ist. Gut und böse existieren nich in Wirklichkeit. Das Gute und Böse besteht nicht ausserhalb unserer selbst/von einem; sondern befinden sich in uns/einem. Jener, der trennt, ist einer, der in gut und böse gespalten ist. Alles, was er wahrnimmt, wird er infolgedessen entweder als gut oder böse bewerten. Der Meister hingegen ist nicht gespalten/entzweit, so dass [für ihn] weder gut noch böse existieren; diese Trennung existiert nicht [für ihn], nicht einmal der Begriff. Er hat ja bereits das Eine gefunden. [...] Der Meister, der es erlangt hat, verkörpert die Zweigeschlechtigkeit in sich(tiene el andrógino dentro de él). [Fü ihn] existiert kein Geschlecht, weder männlich noch weiblich, und überhaupt keinerlei [Art der] Trennung. Er ist mit allem verbunden. Er ist mit dem Mörder verbunden; auch der ist er. Über seine eigenen Attentäter [...] sagte Jesus: Vergebt ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun. Unter Vergebung aber verstand er etwas viel Erhabeneres und Umfassenderes als wir [...], dass er nämlich sich selber als Attentäter empfand. Wenn er mit seinem Attentäter eins ist, ist das Problem gelöst! Sie für sich [die Meister] nehmen den Tod hin. [...] Jesus weiss, dass er sterben wird. [...]

Frage: Siehst du in der Sterbensweise Ramanas eine besondere Bedeutung?

(José Goldman:) Von dem, was ich zu verspüren vermochte, erlöst diese Todesart die Menschheit von grossem Leiden. Mit anderen Worten verhält es sich so, wie werk sie [die Meister] aus ihrer Umgebung, aus ihren Schülern menschliches Leid "herausziehen"

(extraer) und es mitsichnehmen würden. Über ihr eigenes Leiden zehren sie das karma, die Pein, irgendwie auf. [...] Auch Jesus nahm das Leiden der Menschheit mit sich. Sie pflegen unter grossem Leiden zu sterben, doch [bloss] aus unserer Sicht.
[...] DEnnoch ist es mit einem Opfer, gleichermassen freiwilliger Art verbunden[...].

Das Verhältnis des Guru zur Gesellschaft: Unsichtbare, meditative und sichtbare Einwirkung über die Schüler

JOsé Goldman: Man kann bloss davon sprechen, dessen man sich bewusst ist. Es gibt aber eine Einwirkung [des Gurus], welche für mich das menschliche Erkenntnisvermögen übersteigt. [...] Es wird zum Beispiel gesagt, dass die Gesellschaft, das soziale Chaos, in bestimmten Zeiten durch gewisse grosse Meister vor dem Zusammenbruch bewahrt werde, die für sich alleine auf dem Berg leben und meditieren. 1 Ich glaube, dass man über diese Art der Einwirkung eigentlich nicht sprechen kann. Zweifellos existiert eine höhere, dem menschlichen Verständnis überlegene Einwirkung, welche weder in Worten noch in irgendeiner anderen Form gefasst/festgelegt werden kann. Man kann lediglich feststellen, dass eine Einwirkung besteht, die das menschliche Auffassungsvermögen übersteigt. Dann existiert aber auch die andere Art Einwirkung, die wir wahrnehmen und verstehen können. Ich galube, dass sich der Meister, der sadguru, wie ein Fächer öffnet; sein Wissen/Erkenntnis (conocimiento), seine Weisheit öffnet sich wie ein Fächer über seine Schüler. Aus diesem Grunde sagte ich dir gestern, dass ich selbst unter den nächsten Schülern eines Meisters verschiedene Schülertypen feststellen konnte. Es des Meisters, seiner Erkenntnis und Sensibilität gibt Schüler, deren Hauptaufgabe die Ausstrahlung des Wortes und deneisheit ist, mehr als ihre eigene Verwirklichung, obgleich sie diese trotzdem irgendwie erlangen (werden) (Goldman zitiert als Beispiel P.Brunton, über dessen Bücher ein Grossteil Indiens und der übrigen Welt von Ramana erfahren hat, und Mouni Sadhu, deren literarisches Werk er als "grosses Opfer" bezeichnet:) Die Schriftstellerei ist eine grosse Ablenkung, ein grosser Energieverlust. [...] sie kann eider unsichtbaren Aufgabe eines Menschen entsprechen, deren er sich selber gar nicht bewusst ist, aber zum Wohl der anderen zu erfüllen hat, oder einer menschlichen Schwäche.[...]Dass mir der Meister über ein Buch nahegebracht werden kann, schliesst einen ungeheuren Energieverlust ein, [...] der darin geblieben ist. Aber das ist ihre grosse Aufgabe, ihr grosses Opfer, so wie es das Opfer eines Bhagavan sein kann, [...] eine Krankheit auf sich zu nehmen, um seiner Umgebung solche zu ersparen. [...] Es gibt nicht viele Bücher, in welchen einem der Meister auf eine Art nahegebracht wird, dass es einen aus 20'000 km Entfernung herzieht. [...] Ich denke zum Beispiel an das Buch von Mouni Sadhu.[...]

Dann gibt es den anderen Schülertyp kleinerer Ausstrahlung, wie Satyananda. Nach de HInschied Ramana Maharsis verbringt Satyananda dreizehn Jahre in Schweigen, von 1950 bis 1963. Das heisst, dass alles, was der Meister ihm geschenkt/verliehen/"imprägniere hat (impregnar), in seinem Innern bleibt und verinnnerlicht wird, um wahrscheinlich zu einem Zustand der Erhebung zu führen, [...] welchen ein Brunton aufgrund seines riesigen Opfers vielleicht nicht erreicht hat. Brunton vermochte das alles nicht in sich zu behalten [und zu verarbeiten], sondern musste es in Bücher umsetzen.

36

Voraussetzungen für ein wahrhaftiges, effektives Meister-Schüler-Verhält auf Seiten des Schülers

José Goldman: Grundlegend ist, im Meister Gott zu sehen, in ihm die Weisheit zu erkennen und sich ihm hinzugeben. Ohne Erkennung (reconocimiento) des Meisters, Ohne unumschränkte, vollkommene Hingabelgibt es weder Schüler noch Meister. [...]. Glaube, blinder Glaube ist erforderlich. Im Schüler muss die Anlage vorhanden sein, über menschliche Aspekte des Meisters hinweggehen zu können [...], denn wenn ihm das nicht gelingt, wird er die dahinterliegende Göttlichkeit nicht wahrzunehmen vermögen, wie jene Leute, die sich an den materiellen Dingen aufhalten. Auch ein Meister besitzt menschliche Schwächen. Warum nicht, wenn er doch eine Menschengestalt besitzt? Noch hat er diese, isst, freut sich an den Dingen des Lebens. ... Die Schwierigkeit liegt bei uns. Für einen abendländischen Meister kann ein Kinobesuch im Westen ebenso erhaben sein wie [im Magnas] einen Vogel zu füttern. Es hängt von der Art und Weise ab, in der er diese Dinge tut. [...] Wenn der Schüler zwangsweise beim Meister menschliche Verhaltensweisen vorfinden wird [...], darf er sich nicht daran aufhalten, denn aufgrund seiner dualistischen Wahrnehmung (constitución dividida) [...] tendiert er zur Trennung [zwischen Körper und Geist des Meisters, etc.].

Es braucht einen blinden Glauben, Hingabe und das Vermögen, die menschliche Seite [des Guru] zu transzendieren (traspasar). Der blinde Glaube führt einen dazu, das Wesen dese Meisters wahrzunehmen, und sich an dieses zu halten. Wenn der Schüler Glauben hat, wird er von den menschlichen Verhaltensweisen des Meister lernen können. Mit anderen Worten liegt die Schwierigkeit beim Schüler, zu lernen, nicht beim Meister, zu lehren. Sie [die Meister] haben eine ganz besondere, überaus subtile und verschlüsselte (oculto) Sprache.

(Fortsetzung siehe: Die Unterweisungsart der Meister)

(Als weitere Voraussetzung für eine gelungene Schülerschaft nennt Goldman auf weiterer Stufe:) Der Schüler sollte beginnen ein Verantwortungsgefühl zu entwickeln und beginnen an seinem Bewusstsein (conocimiento) zu arbeiten; er muss beginnen all dessen, was er im Tagesablauf macht, was er [vom Guru] empfängt, in ho hem Masse gewahr werden. Denn es wird ihm für sein Leben ein Reichtum geschenkt, der eine grosse Verantwortung bedingt er. Einen Heiligen oder Weisen kennenzulernen ist etwas schönes, bedingt aber zugleich eine ungeheure Verpflichtung(deber), welcher jed einzelne in sich nachgehen muss; Wofür erhalte ich all das? Was soll ich mit diesem Schatz anfangen, der in meine Hände gelegt worden ist? Soll ich ihn behalten, wie Satyananda dreizehn Jahre lang [schweigend] in mir bewahren, oder ihn sofort freimachen, wie ihn Mouni Sadhu ausgegeben hat? Soll ich ihn ein Jahr behalten und ihn dann meinen Töchtern schenken Goer über meinen Beruf...? [...]

Als erstes beginnt der Schüler auf seine Lebensführung grösste Achtsamkeit zu verwenden.

Frage: Erachtest du besondere Verhaltensweisen des Schülers gegenüber dem Guru für angebracht, z.B. Prostrationen?

José Goldman: Es ist mir natürlich klar, dass ohne innere Prostration äussere Verehrungsbezeugungen sinnlos sind. Wenn aber innere Prostration vorhanden ist, fallen äussere Verehrungsbezeugungen weg, wozu auch? [...] Insbesondere wenn wir von Leuten aus dem Westen sprechen, die schon körperlich nicht gewohnt sind... ein Bhagavan würde einem dann sagen, dass man sich nicht vergewaltigen solle, wozu auch? Aber die innere Prostration ist sehr wichtig; darüberhinaus ist jedoch nichts weiter erforderlich.

Frage: Sollte der Schüler seinen Guru in einer Weise entschädigen?

Nein, [...] das ist ein Problem des Schülers, wenn er das möchte, nicht des Meisters,
Der Meister bedarf keiner Entschädigung, nichts. Sie schenken wie die Blume ihren Duft;
[...] nach oben in den freien Himmel.

Frage: Gibt es besondere Verpflichtungegenüber dem Meister?

José Goldman: Sie liegt ausschliesslich beim Schüler, nicht beim Meister [...]. Die Verantwortung ist die seinige, weil es sein Leben ist. Der Meister ist auch Teil seines Lebens. Es ist jenem von ihm das Privileg<sup>1</sup>[1 als Schüler angenommen zu werden] gegeben worden; [wofür] ganz alleine verantwortlich ist. Im wahren Schüler begihnt sich eben im Innern der Meister allmählich zu entwickeln; denn er ist alles; es existert nichts ausserhalb seiner selbst. [...] Die allererste Verantwortung liegt darum in ihm und nicht ausserhalb.

José Goldman: Der Schüler kann an der Fähigkeit erkannt werden, seinen Meisterso anzuschauen, wie ein Hund an seinem Herrjaufschaut in der Blick des Hundes, der zu Füssenseines Herrns sitzend zu ihm emporschaut, wird der wahrhaftige Blick des Schülers genannt [...]. Wenn der Schüler zu diesem Anblick seines Meisters fähig ist, [...] gilt der Schüler als angenommen.

Denn ich glaube, dass wir eine Art Unterscheidung machen müssen zwischen einem Schüler eines Meisters und einem vom Meister angenommenen Schüler. Mit anderen Worten mag es viele Schüler um eien Meister herum geben, die mit ihm leben, ihm dienen und aufwarten. Aber ich frage mich, wann der Meister eine bestimmte Person innerlich als Schüler annimmt. An erster Stelle wird gesagt, dass das Opfer, welches der Meister in der Annahme eines Schülers erbringt, von den Menschen/uns praktisch nicht verstanden werden kann. Man sagt, dass das mit einem ungeheuren Opfer verbunden sei, weshalb er es nicht oft erbringen könne. Das heisst, dass es alltäglich ist, Schülern eines Meisters zu begegnen, nicht aber solche, welche von demselben angenommen worden sind. [...] Wie in der Schule gibt es verschiedene Schülerklassen. Es kommt die Stufe, auf der der Schüler vom Meister angenommen wird und innerlich mit ihm eins wird (se funde con él).

Frage: Und dafür ist er erst fähig, wenn ihn dieser "Hundeblick" auszeich@pt?

Es gibt noch andere Dinge, aber diese Haltung ist eines der körperlichen und unkörperlichen Kennzeichen [eines angenommenen Schülers]; zu seinen Füssen zu liegen und gesche allem, was in seinem Herr vorgeht, aufs Höchste aufmerksam zu sein. In diesem, unablässig auf ihn gerichteten Blick zu verharren, heisst zu Füssen des Herrn auszuruhen [ And wenn der Herr bzw. Meister ihm gegenüber gleichgültig zu sein scheint.

Auch wenn er [ihm gegenüber] gleichgültig erscheint, ist doch dem Schüler sein Herr nie gleichgültig; er beschützt ihn und umsorgt ihn - [er besitzt] blinden, voll-kommenen Glauben [in ihn], stirbt für ihn, gibt sein Leben für ihn hin.

Frage: Woher ist dir diese Analogie bekannt?

45

Ich begegnete jenem Blick in Mouni Sadhus Buch [in dessen Foto und Aufblick wie an seinen Meister Rmana, dessen Foto darüber abgebildet ist]. [...] Ich habe dann darüber mit Jaco gesprochen, der mir diesen Vergleich vermittelt hat. [Goldman selber kennt das Besitzer-Hund-Verhältnis aber aus eigener, langjähriger Jugenderfahrung. Der Vergleich erinnert an gewisse Saiva-Sekten wie dem Päsupatas und evt. Kapalikas und Kalamukhas; siehe LOrenzen].

Ein anderes, überaus wichtiges Merkmal, das den angenommenen Schüler allmählich auszuzeichnen beginnt, ist seine Neigung, Dinge nicht aus-, sondern einzuschliessen.

Das heisst, dass wenn du einer Person begegnest, welche dazu neigt, sich von Dingen abzusondern/fernzuhalten (separarse), von bestimmten Leuten oder Sachzwängen,

[wind da, dass]

[befindet sie sich noch fern vom Zie]. [...]. Umgekehrt ist die Neigung, die

Dinge einzuschliessen, sie anzunehmen, in sich zu verarbeiten und sie so zu leben als ob sie einem gehörten - 'Inklusivität'(inclusividad) - , eine Charakteristik, welche irgendwie auch den angenommenen Schüler and zur Lerkennen gibt. Eine Persont die

zwischen nützlichen und [angeblich] unnützen Dingen trennt, aber ...

Die Kritik[losigkeit] ist ein weiteres Merkmal des angenommenen Schülers. Problem (kritisiert & praktisch nichts; doch nicht nur in Worten, sondern ebenso in Gedanken, weil er weiss, dass ein kritischer Gedanke [...] ihm ungeheuren Schaden zufügt. Er weiss aus innerer Erfahrung, dass er einen kritischen Gedanken (wird über lange Zeit) 'bezahlen' müssen. [...]

Er [der angenommene Schüler] ist eine aussergewöhnliche Person, deren es nicht viele gibt. Und solche Menschen sind in der Lage, nach und nach den wahren Schlüssel zu vermitteln, den wahren Schlüssel der Meister-Schüler-Beziehung.

Frage: Betrachtest du Satyananda [ein samnyasin und Ramana-bhakta, zu dem sich Goldman während seines Aufenthaltes sehr hingezogen fühlte und den er in der Art eines Guru verehrte] als solche Person?

Ohne jeden Zweifel[...]. Wenn sich diese Strömung, nennen wir sie die göttliche Strömung des Meisters, einstellt/in Erscheinung tritt, braucht man ihr nur nachzugehen und jener [angenommene Schüler] ist bloss ein Werkzeug/Mittler (instrumento), der sie weitergibt. Er selber besitzt nichts für sich, ist aber ein Werkzeug, ein Übermittler (transmisor). Zu diesem Zweck jedoch muss man rein sein wie eine [saubere] Kristall-vase; der kleinste Schmutz

Frage: Ist es aber für den Meister sicher, dass er einen (gewöhnlichen) Schüler dereinst annehmen wird?

Ja, ja. Doch ist dafür eine Entwicklung erforderlich, die mit Leiden und Zerreissproben[zwischen Meister und Schüler] verbunden ist, [...] mit langen inneren Prüfungen, manchem Sterben [wahrscheinlich: psychologischer, möglicherweise aber auch körperlicher Art][...].

Jener angenommene Schüler wird allmählich eine auseine (alineade), [dem Meister] ebenbildliche (armónica) Person [...]. Mit alineado meint Goldman ein Mensch, der in vollständigem Einklang seinen drei Körpern- physisch, astral, mental - lebt]. Die [innere] Harmonie hat vollkommen zu sein, wenn er ein reiner Kanal der Vermittlung sein soll. [...] Es gibt Bücher, die einem etwas..., etwas von Bhagavan zu vermitteln vermögen; nicht seine Lebensgeschichte, wie er war, ob er einen Bart trug etc., sondern eine Wesenheit. Jener Mann [Mouni Sadhu] stand in vollkommener [innerer] Harmonie, sonst vermöchte er liesmin nicht zu vermitteln. [...] An dieser Stelle beginnen sich in etwa die Merkmale eines fortgeschrittenen Schülers abzuzeichnen. Diese Ausrichtung [auf die innere Harmonie] (alineación) kann man wahrnehmen, wenn ser isst, wenn er sich dem Leben hingibt. Für ihn können essen und meditieren dasselbe bedeuten. Bei beidem verbleibt er in [innerer] Harmonie (alineado)[...]. Dort beginnt jene Verinnerlichung aller Dinge. [...]

Das Meister-Schüler-Thema hat mein Leben richtig gefangen genommen; es ist wundervoll. "Wir [westliche Sadhakas] haben das grosse Problem, zwischen dem Spirituellen und dem Materiellen eine derart grosse Trennung zu machen. Wir sagen, dass man arm sein müsse, keine Klimaanlage benutzen dürfe, vor Hunger fast sterben, schlecht essen und sich schlecht kleiden solle [...]... Entsagung. Die Schwierigkeit liegt in uns, nie aber in einem Weisen. Es ist einenoch immer falsch verstandene christliche Vorstellung, dass nur die Armen zur Spiritualität kommen könnten. Auf diese Art wurde der Mensch in zwei geteilt. [...] Das grosse Problem in Bezug auf die materiellen Dinge liegt darin, dass sie einen gefangen nehmen, sich unserer bemächtigen (se hacen dueno de vos), doch solange wir ihrer Herr sind, entstehen keine Probleme. [...] Es ist eine rein mentale Frage. [...] Überhaupt glaube ich, dass kein Mensch existiert, dass es nichts in der Welt gibt, was einem nicht etwas Positives, Nützliches zu geben vermöchte. Es hängt vom were ab., en an der Welt gibt, was einem nicht etwas Positives, Nützliches zu geben vermöchte. Es hängt vom were ab., en an der Welt gibt, was einem nicht etwas Positives, Nützliches zu geben vermöchte. Es hängt vom were ab., en an der Welt gibt, was einem nicht etwas Positives, Nützliches zu geben vermöchte. Es hängt vom were der Welt gibt, was einem nicht etwas Positives, Nützliches zu geben vermöchte. Es hängt vom were der Vermöchte. Ver Augen hat, sehe.'"

Worum es meiner Meinung nach geht, ist, dass es zweierlei Dinge sind, vom

materiellen Leben beherrscht oder durch dasselbe hindurchzugehen und

dessen Herr zu sein. Es hängt davon ab, wer der "Herr" (dueno) ist.

Im Westen gebielet unser eigenes materielles Leben [.?.]; es weist uns an, was
wir zu tun haben; [...] wir können nie etwas bestimmen. Vielleicht ist Indien aufgrunk
seiner grossen spirituellen Einsichten, über die es verfügt, in der Lage, dadurch
hindurchzugehen und dabei [der Materie] "Herr" zu sein; denn auch dieses Land wird
dadurch hindurchgehen müssen! Innerhalb von drei Jahren wird hier das Fernsehen verbreitet sein. Wer soll dies verhindern? Und auch das Ashram wird Fernseher haben!
Und das ist richtig so, weil es existairt!

25mf,

Man kann nur über die Materie zum Geist gelangen. [...] Das ist ein Gesetz, ein Naturgesetz! Wir haben einen physischen Körper; wie wollen wir uns vergeistigen, wenn nicht über unseren eigenen Körper? Das Gegenteil würde bedeuten, die Wirklichkeit zu verleugnen. Gott hat uns den Körper zu einem bestimmten Zweck gegeben. Die Dinge sind oft ganz einfach zu betrachten. Was sollen die Ansprüche auf erhabene spirituelle Zustände, wenn man noch nicht einmal die eigene Persönlichkeit, den eigenen Körper und all seine Bedürfnisse verstanden hat?! Aus diesem Grund auferlege ich mir keine Disziplin. Aufgepasst damit! Das heisst, sich Gewalt anzutun... Zunächst muss man begreifen, warum man die Sexualität nötig hat, warum man das Bedürfnis hat, zu rauchen usw. Gib es erst dann auf, wenn es dich von selbst verlässt. Denn wenn man einmal durchschaut hat, braucht man es nicht mehn. [...] Aber der Mensch, der einem sagt: Ab heute rauchst du nicht mehr, isst du kein Fleisch mehr... Was soll das So einfach jeht es nicht. [...] Die Ewigkeit kennt keine Eile! Sie will dich nicht von heute auf morgen in einen Heiligen verwandeln. Wozu auch? Oder geht es etwa darum, die Erde mit Heiligen zu bevölkern? Ist womöglich dies das Ziel der Menschheit? Es scheint nicht zu sein. Das heisst also, dass man die menschliche Struktur sehr genau betrachten und studieren muss. [...]

José Goldman: Dieser Ort ist ein Zentrum, von dem ein bekannt ist, dass man zum Meditieren Kommt. Man kommt nicht hierher zum studieren oder zum denken. [... (All das bedeutet eine grosse Erleichterung,) Von welchem Ort in der Welt kannst du sagen: Heute morgen um neun Uhr (kann ich zu Sri Laksmana gehen und meditieren) und wiederum um fünf Uhr nachmittags ;ei ihm und vor dem Essen in die Meditationshalle; dann habe ich eine puja und kann das samadhi des Maharşi umwandeln; darauf lasse ich das samadhi der Mutter des Maharsi auf mich wirken; später kann ich, wenn ich will, eine Weile auf dem Berg oder bei Laksmana verbringen; wir können auf einem Stein des Berge oder in einem Wäldchen etwas meditieren oder Satyanada in seinem Haus aufsuchen. Alle ist hier leichter; der sadhana [...]wird hier sehr gefördert [...] und es ist sehr ei fach, diese Atmosphäre zu durchdringen. Der untere Nachbar singt gerade bei seiner pujā; du bist mit deiner Arbeit über die Verwirklichung zwischen Ramana und Schülern beschäftig, ein anderer Nachbar... Dann versteht sich von selbst, dass der sädhana, das heisst das Eintreten in dieses Schweigen, in diese reflexive Meditation, sehr leic und einfach ist. In Arunacala habe ich eine eigenartige [schweigende] Kommunikations/ Redeweise (lenguaje) über den [wechselseitigen] Anblick beobachtet [...], die mich mit einer guten Anzahl Leute verbindet (Zum Beispiel Mit Hugo Maier) und mich eine Kommunikation ausschliesslich über den wechselseitigen Gruss und Anblick! Ich kann di sagen, dass wir uns gegenseitig bereits kennen. [...] Ich habeinie mit ihm aufgehalte und gesprochen und trotzdem kennen wir uns aufgrund jener eigenartigen/seltsamen Kommunikationsweise (lenguaje).

Die Quelle des Wissens und der Wert des literarischen Wissens

Auf unsere Frage nach der Quelle einer bestimmten Erzählung, ob er s irgendwo gelesen habe, antwortet José Goldman:

Nein , nein. Die grossen Dinge, die grossen Empfindungen (<u>sensaciones</u>), das für mich wichtigste [...] [zum Beispiel] von Bhagavan, habe ich nirgendwo gelesen, sondern ist mir über Träume, über Gefühle oder, um dir ein Wort zu sagen, in magischer Form vermittelt worden. [...] Ich glaube, dass nichts von dem in den Büchern steht, zumindest nicht im geschriebenen Wort selber, sondern vielleicht im verborgenen (<u>oculto</u>) Teil der Bücher.

Ich habe alle Bücher Bhagavans, doch habe ich nur wenig [...] in ihnen gelesen.

Ich las als ich jung war [...], vor allem das Buch von Mouni Sadhu [...], vielleicht zehn, fünfzehn oder zwiezig Mal ich weiss nicht mehr. Denn ich denke, dass wenn man ein Buch gefunden hat in seinem Leben, br aucht kein anderes mehr. Ein einziges Buch im Leben [kann genügen]! Manchmal spreche ich mit Leuten, die vierzigtausend ver schiedene Bücher gelesen haben. Wozu all das? All dessenmüssen sie eines Tages [wieder] entledigen, weil man damit nicht vorwärts kommen kann (no se puede caminar).

Auf dieselbe Frage antwortet Goldman in anderem Zusammenhang:

59

Na, ich weiss nicht recht; ich vermag es dir micht zu sagen, nein, nein, nein. Du kanns [davon] vielleicht etwas in den Büchern von [Alice] Bailey finden, etwas, was wir mit Jaco besprochen haben oder was ich empfunden habe... Aber es ist...; wie soll ich dir sagen? Zuweilen werden mir die Dinge auf so wunderbare Weise gegeben. Anderntags frag te mich auch M. [seine Frau]: 'Wo hast du das gelesen?', worauf ich ihr sagte: 'Ich weiss nicht, ob ich es glesen oder gehört habe, ich weiss es nicht.' Das ist auch völlig belanglos! Es kommt der Moment, in dem ich es nicht mehr weiss! Wenn es etwas Besonderes ist, verliere ich das Gefühl, ob ich es gelesen habe, ob es mir gesagt wurde oder ob ich es geträumt habe oder wie auch immer.

Unter Verweisung auf Satyananda, seinem grossen älteren Bruder in Ti ruvannamalai, und Bhagavan sagt José Goldman über die puja:

Die <u>puja</u> bedeutet schlicht die HIngabe des Herzens [...]. Er [Bhagavan] sagte, das GEbet , Andacht usw. keinen Wert haben und die wahrhaftige <u>puja</u> in der Hingabe des Herzens liege: die Augen zu schliessen, zu meditieren und das Herz hinzugeben.

Frage: Welches ist für dich die Hauptlehre Bhagavans?

826

José Goldman: Es fiele mir leichter, von der nebensächlichen (secundaria) als von der Hauptlehre zu sprechen. Ich denke, dass die letztere den Bereich der Worte hinausgeht, weil [...] sie das Schweigen betrifft. Es ist jene Lehre, die man noch immer hier empfangen kann [...]; das, was sich Ashram-Leben, von Arunāca-la und Gefühlen ablöst, vom KOntakt mit einem Svāmī, der zu seinen Füssen sass, vom Kontakt mit Satyānanda, von der Beobachtung ihrer Lebensführung [...], von ihrem Schweigen, von der Meditationshalle. Ich denke, dass in all dem die Hauptlehre zu finden ist in ganz unscheinbaren Dingen Das heisst, dass man überaus wach und aufmerksam sein muss, um gleichermassen den Schlüssel /Wesen (clave) jener Lehren einzufangen zu gewinnen (captar). In aller erster Linie aber ist es das Schweigen, das seine machtvollste (tremenda) Lehre gewesen ist.

Die geschriebenen Worte sind auch eine Form der Lehre... Für mich besteht die grosse Lehre des Maharsi darin, was er auf einen Brunton oder Mouni Sadhu zu übertragen vermochte; das heisst das, was sie in ihrem eigenen Leben verwirklichten. Was er gesagt und geschrieben hat, ist für mich nebensächlich. [...]. Es gibt in seinen Worten Aspekte, welche mir wesentlich erscheinen; doch sind es gerade jene, die dasselbe sagen, was ich meine, dass die Schriften und Gebete keinen Wert haben; denn beten ist eine Form des Misstrauens/sehlenden Vertrauens in/gegenüber Gott und ermangelt der vollkommenen Hingabe [Teilhingabe!] und Unterwerfung [...]. Am Schluss des Gebets sagen die Christen zum Beispiel: "Dein Wille geschehe". Warum betet man dann zu ihm sagt sagt er [Bhagavan], wenn doch sein Wille geschehen möge? Aber das entspricht dem, was er sagt: sich einfach zu unterwerfen, das Schweigen, das Herz [mit ihm] in Berührung 20 bringen und nichts weiter!

Viographie foldmen ist per landrelly : Behending you hole, of

316.

José Goldman: Die Ethik kann und ist gewöhnlicherweise wie eine schwere Last [auf dem spirituellen Weg], weil das Individuum schliesslich ein moralisches Konzept wer das Gute und Tugendhafte(virtud) entwirft. Und diese Vorstellung [...] soldet the Vurzeln [...] und beginnt in ihrer Dichte schwer zu wiegen, indessen der vicara ein Weg in die Höhe ist, hin zur Aufgabe jeder Art von Vorstellung und Denken! [...] Man kann, zum Beispiel, Leute unterscheiden, die ohne oder wit leichterem Gepäck gelöster marschieren und darum schneller oben ankommen und Leute, die eine schwere Last tragen und langsam gehen. Von oben aber kann nie unterschieden werden, ob eine Person gut od schlecht ist, weil in Wirklichkeit dort die Vorstellung von gut und böse nicht existiert! Auch den Inhalt des Gepäcks kann man nicht unterscheiden) und ist auch nicht wichtig — bloss Umfang und Gewicht — dort oben sind die Gegensätze bereits überwunden worden. Aus meiner Sicht ist die Vorstellung des Guten, der Ethik und Tugend eine überaus schwer zu tragende Last

Frage: Siehst du auch für die Anfagnsstufen des Weges keinen Sinn in de Ethik und ethischem Verhalten? Gehört sie nicht zu einer gewissen Stufe in der menschlichen Bewusstseinsentwicklung, durch welche jeder hindurc zugehen hat oder ist sie überhaupt entbehrlich?

Ich habe folgende Schwierigkeit: [...] In dem Masse, in dem man von ihnen frei, vollkommen unabhängig ist, das heisst in dem Masse, in dem man über sie hinaus gegang ist (transcendido), verneine ich die Existenz [den Wert] ethischer Prinzipien nicht! Ich verneine die Religionsvorstellung nicht, in dem Masse, in dem der religiöse Menscüber seine eigene Religion hinausgegangen ist und sie auf der Seite gelassen hat. Ich behaupte nicht, dass der Mensch unethisch sein solle! Nein! Das Problem liegt darrin, an die Ethik zu glauben. Es gibt eben wenige Leute, die ihre eigene Ethik transzendiert hätten. Der Maharsi, zum Beispiel, lebt nach ethischen Prinzipien, wenn du so willst, [...], doch steht er über ihnen. MIt anderen Worten stellt die Ethik für ihn keinerlei Gepäck dar, keinerlei Last; er glaubt auch nicht an sie - [er kennt] kein Glaubensbekenntnis, keine vorgefasste Meinung, keine Vorstellung!

Frage: Hat man also zwischen einer von aussen aufoktroyierten Ethik und einer spontanen Ethik zu unterscheiden?

Natürlich! Als etwas Natürliches, das einem wie der Regen zuteil wird! [...] Die Natur nimmt sich ihrer an; nicht der Mensch hat sie zu tragen! [...].

Frage: Demgegenüber belastet sich der Mensch gemeinhin mit Dingen, die er noch nicht (oder ungenügend) versteht und sich dabei in seiner Unrei fe vergewaltigt...

Natürlich, natürlich! Das ist dann die klassische Vorstellung der erzwungenen Ethi wenn das Individuum sagt: Ich <u>muss</u> dies und jenes tun und sich anstrengt! Was bedeute Anstrengung? Es ist einfach das Füllen des Geldbeutels. [...] warum "verlieben" sich die Leute in die Tugend, in das Gute? An dieser Stelle erscheint in Widerspruch: der Sünder ist nicht in die Südne verliebt und hat im Allgemeinen keine vorgefasste Vorstellung über die Sünde; er macht sie einfach – aus Notwendigkeit, aus Lust oder wie auch immer! [...] Stelle dir einige tugendhafte Leute grosser Ethik vor; [...] sie könnten über die Ethik und ihre eigenen Tugenden mehr als drei Stunden sprechen! Aber das ist ein "Geldbeutel", dessen sie sich eines Tages nur schwer zu entledigen vermögen, weil ihn der Betreffende mit eigenen Händen und unter grossen Anstrengungen und ENtbehrungen erarbeitet hat. Zur Schaffung dieser Ethik musste er auf Dingund Laster/Sünden (<u>pecados</u>) verzichten, die ihn gelüsteten. Wenn er sie nach all dem erlangt, in sich stark gemacht und sich in sie verliebt hat, will und kann er sie nicht mehr hergeben oder zerstören! In Wirklichkeit kann er aber mit dieser Last nicht weitermarschieren/vorankommen!

Frage: Weil er Sklave seiner Ethik ist. .

Selbstverständlich! Wie bringst du einer solchen Person bei, zu sagen: 'Gut, Sie haben ein Gebäude von fünfzig Stockwerken erbaut. Reissen Sie es auf den Grund nieder! Sie wird dir sagen: 'Das kann ich nicht! Ich liebe es. Um es zu errichten habe ich auf viele Dinge in meinem Leben verzichtet! Ich hatte Lust zu sündigen und sündigte nicht; Ich habe meine Tugend zuweilen unter grossen Schmerzen [in mir] gebildet; wie soll ich sie jetzt niederreissen? Nein, mein Freund, ich bleibe lieber hier [statt sich spirituell höherzuentwickeln].' Der Sünder kommt also schneller nach oben, weil er an keine Vorstellungen gebunden ist. Die Prostituierte vermöchte keine halbe Stunde über ihr Berufsgewerbe zu erzählen! [...] Es gibt so viele Heilige, die von einem Leben in Ausschweifung und der Sünde sich in Heilige verwandelt haben, zum Beispiel Borgia — die Borgianer waren Lüstlinge!

92

José Goldman: Zu mir passt/mir entspricht, dass der Mensch das leben soll, was ihm [vom Schicksal her] zu leben zufällt, und zwar bis zur letzten Konsequenz. Ich will dir dafür ein Beispiel aus meinem eigenen Leben geben:

Vor zwölf Jahren war ich ein Roulette-Spieler. Ich war nicht abhängig davon, weder sehr, wenn ich spielte. Eines Tages ging ich mit M. [meiner Frau] wieder einmal hin und spielte; aber so, wie ich noch nie in meinem Leben gespielt hatte [...] Stelle dir vor, dass du einen Abfall zum wegwerfen/wegzuwerfen hast [...] Wohin wirst du ihn werfen? Wohl nicht an einen sauberen Ort, sondern auf den Müll. Ich glaube, dass es ebenso ist mit den Lastern; man muss sich ihrer über das Laster entledigen. Ein Laster [gewaltsam] bremsen zu wollen und es an einem sauberen Ort anzusiedeln, kommt auf dasselbe hinaus, als ob man einen Aschenbecher mitten auf dem sauberen Schreibtisch Geeren würde. [...]. Ich habe meine ganze Spiel[lust] im Spielsalon gelas sen und nie wieder in meinem Leben gespielt. [...] Die Unterdrückung aber taugt zu gar nichts; sie bringt den Schmutz an einen reinen Ort [...].

Pul.

Frage: Welche Ausrichtung hat die spirituelle Gruppe, der Du angehörs Welches sind ihre Ideen?

José Goldman: Alle und keine; Sie ist schwer zu beschreiben.

Frage: Dreht sie sich nicht um eine Persönlichkeit oder um einen bestimmten Ideenkomplex?

Nichts von alledem. Heute können wir in einer besonderen Atmosphäre über Buddha sprechen, morgen über Jesus und übermorgen über Bhagavan und an einem anderen Tag über Alice Bailey. Es gibt keine [feste] Linie, keine [besondere] Verhaltensweise, Lehre, nichts gibt es. Man sucht nichts, man wünscht nichts, man strebt nach nichts, weder materiell noch spirituell. Man braucht nicht Gott sehen zu wollen [, um ihn zu erfahren]. Nein, es geht ums 'So-Sein' (es estar); und wir von unserer Gruppe treffen uns jeden Tag [...]. Mein ganzes Leben dreht sich um meine Gruppe; sie sind meine Brüder.

Frage: Befinden sich alle (Mitglieder) auf derselben Ebene? Ist keine Organization vorhanden?

Eine solche würde sie zerstören, sie würde sie zerstören! [...] Es gibt keine Disziplin, sondern Toleranz. Wenn ein Bruder das Bedürfnis hat, über seine weltlichen Probleme zu sprechen oder vom Fussball, dann machen wir das, weil er in diesem Augenblick darin lebt. Man darf auf keine Natur Zwang ausüben; nichts darf forciert werden.

Frage: Und Jaco besucht diese Zusammenkünfte auch?

(Es ist ep, der das Ganze leitet. Er ist (das Zentrum natürlich) Er ist ein Weiser.

[...] Er ist ein unauffälliger Guru, der die Gruppe führt wie ein Hirte seine Schafe, und sich als normales Wesen gibt.

(Die Gruppe besteht aus sechs Personen, welche äusserlich durch das gemeinsame Billard-Spiel verbunden scheinen, doch innerlich und eigentlicher durch ihre ebenso informellen meditativen Zusammenkünfte verbunden sind, welche meistens mit einem halbstündigen Schweigen eingeleitet werden. Dann sprechen sie über Jesus, Tagor, Bailey, Ramana, Krishnamurti je nach Gemütslage und Stimmmung:)

Aufgepasst! All das bedeutet nicht, dass dies die Aktivität sein muss, wenn wir zusammen sind. Das ist eine individuelle Aktivität jedes einzelnen von uns. Unsere Zusam menkünfte sind in keiner Weise vorasubestimmt. Tatsächlich wissen wir nicht, worüber wir sprechen werden, und kein Thema ist ausgeschlossen. (Ein Gruppenmitglied ist rein christlich orientiert und hat überhaupt keinen Indienbezug.)

90

## Probleme des Gemeinschaftslebens spiritueller Gruppen: gl. Talpula belanden de staffade (1584,5/85)

José Goldman: Ich will Dir eine Geschichte erzählen, die ich bei ihm [Jaco Albala] erlebt habe: Es gehörte ein Mann zu unserer Gruppe, der überaus agressiv und kräftig war. Er schrie [die Leute] an, wurde zornig, stritt sich. Ich sagte nie: 'Was hat dieser Kerl hier zu tun?' Aber eines Tages als wir dort im Billardlokal spielten, wurde jener [namens] Jorge derart ausfällig und handgreiflich gegen Jaco, und auf eine so ungerechte Art, dass ich es nicht mehr ertragen konnte. Jener beleidigtein mit allen möglichen Schimpfworten, doch ver lächelte nur. [...].-Es ist seine Art, jedes Mal, wenn er sich verabschiedet, einen zu umarmen, jedes Mal. Du kannst dich zehn Mal am Tag von ihm verabschieden; er umantt jeden einzelnen mit einem Lächeln. -Dann rufe ich Jaco zur Seite und sage ihm: 'Ich muss mit Dir sprechen. Ich will über Jorge reden, weil ich ihn nicht mehr aushalte. Ich ertrage diese negative, agressive Seite von ihm nicht und dass er Hand an Dich gelegt hat.' Darauf sagte er mir: Schau José, ich gebe mich nur mit den guten Seiten der Leute ab, nicht mit den schlechten. Auf eine Art sind die Menschen wie Rosen; wir haben Blütenblätter und Dornen. Wenn Dir eine Rose geschenkt wird, ist es nicht sehr klug, sie an den Dornen anzufassen, denn Du sie an den Dornen anfassest, wirst Du Dich immer stechen; wenn Du sie an den Blüten blättern anfassest, wirst Du Dich nie stechen; und Jorge hat viele Blütenblätter. Schau auf seine Blütenblätter, fasse seine Blütenblätter an, dann wirst Du Dich nie stechen.' Und ich, in jenem Moment, sah kein einziges Blütenblaat in Jorge. Heute ist er mein grosser spiritueller Bruder.

Frage: Verlor er seine Dionen?

Vollständig. WEnn Du ihn sehen würdest, erschiene es Dir wie ein Wunder. Trotzdem muss man wissen, dass spirituelle Gruppen, Gruppen, welche ein gemeinschaftliches Arbeitsleben führen müssen, Leute bedürfen, welche nicht immer gut sind. Die Guten errichten keine Monumente; dazu werden starke Leute mit grosser Kraft benötigt. Es verhält sich auf eine Art so wie Jesus seine Jünger auswählte. [...] Was sah Jesus in Petrus, der doch agressiv war und ihn verleugnete? Es ist ungefähr das, was dieser Mann [Jaco] in jenem Jorge sehen konnte. Heute hat es sich für mich bewahrheitet, dass es solcher Leute bedarf [Text].

Frage: Das war für Euch eine grosse Prüfung.

Es war schrecklich für mich, etwas ungeheuerliches. Ich heulte in den Zusammenkünften, derart setzte er [Jorge] sich mir zu wider und griff mich an. [...] Heute, nach so vielen Jahren sind wir eins.

all months.

mittelgrossen Stadt Kaliforniens geboren und aufgewachsen.

In Blivow verbindet sich das Erbe schottischen Protestantismus und aufopferungswilligen Pioniergeistes mütterlicherseits mit jenem russischer Intellektualität und emotionaler Zurückhaltung seitens seines akademischen Vaters, welcher als Flüchtling der bolschewistischen Revolution eingewandert war. Auf der anfänglich harmonischen Kindheit lasteten bald die klinisch behändelten Depressionen und inneren Konflikte seines Vaters, welche in dessen Auszug und der Scheidung der Eltern für den Pubertierenden schockartige Formen annahmen. Der Verlust des väterlichen Rückhalts - "ein Bein war [mir] amputiert woren" - führte zu einem jahre langen, kompensatorischen Strebertum, welches vom Schulsystem gefördert und unter anderem mit einem Stipendium für die Elite-Universität von Princeton honoriert wurde, in welche John bereits mit siebzehn Jahren ei trat. Diese einseitige Persönlichkeitsentwicklung wiederum führte zu sozialer Isoliertheit und emotionaler und physischer Rückständigkeit. Ueber eine unerfüllte Mädchenfreundschaft, in welcher er sein emotionales Ich entdeckte, erwachte er allmählich zu einem eigenen Standpunkt, indem er realisierte, dass andere - vor allem in Gestalt des Bildungssystems über sein Leben verfügten. Der Zusammenbruch seines "akademischen" Selbstes, beschleunigt durch den säkularen Geist von Princeton und, dami verbunden, durch den Glaubensschwund in die Kirche, wurde durch eine traumanalytische Therapie jungscher Orientierung aufgefangen, welche am Anfang von Johns bis heute andauerndem Ringen um (soziale Integration) psychologische Klarheit, spirituelle Einsichtysteht: 8

Nach pflichtgemässem Abschluss seines Mathematikstudiums (B.A.) ging der Zwanzigjährige für ein Entwicklungshilfeprogramm nach Ghana, wo er drei Jahre lang an einer Höheren Schule unterrichtete. Seine Energie ver wandte John jedoch hauptsächlich auf die rasche Erlernung der Lokalsprache, um so weit wie möglich in jene Kultur und Gesellschaft einzudringer in welcher er sich auch ausserhalb seiner Gastfamilie bald heimischer fühlte als je zuvor in seiner eigenen Heimat. Als Kind des amerikanische und allgemein westlichen Wertsystems, in welchem Glück und Wohlstand direkt aufeinanderbezogen werden, bestand sein eigentlicher Kulturschock in der Erkenntnis, dass dieses arme Volk glückficher war als seine so gutsituierten Landsleute, und in der Erfahrung, dass er - in emokenater, mor lischer und spiritueller Hinsicht - unendlich viel mehr von ihnen lerne konnte, als er - in materieller und intellektueller HInsicht  $-\frac{i}{\lambda}$ je zu ge ben imstande sein würde - eine Erfahrung, welche er batd auch gegenüber de indischen Volk und seiner Kultur in noch verstärkter Art und Weise mac te. Die Suche nach einer Begründung dieses Umstandes bestimmte die Idea seiner zukünftigen Lebensweise: einfacher, natur- und tierbezogener Lebensstil in gemeinschaftlichem Wohnen und Arbeiten vorzugsweise mit ung unter weitestgehendem Aus schlichten Leuten bildeten

schluss von Geld, hochgezüchtetem Intellektualismus und der Massenmedien Vertieft durch seine Auseinandersetzung mit C.G.Jung (Zur Psychologie westlicher und östlicher Religion. Ges. Werke Bd. 11) will John die entscheidenden Impulse jener Zeit aber durch die Begegnung mit den Weltreli gionen, insbesondere mit dem HInduismus, in Gestalt von Houston Smiths ) empfangen haben, welche ihm Werk The Religions of Man ( den Glauben an Gott und das Leben, an die Harmonie und den positiven Sin: zusammenhang des Universums schenkte und damit das heile Weltbild und Weltgefühl seiner frühen Kindheit wiederherstellte. Aufgrund seines allumfassenden Wesens in Bezug auf Fragen und Mittel des Geistes (mind), sowie in Bezug auf die gesellschaftliche und ethische Gestalt, welche Raum für jede nur mögliche Form und Bezugnahme biete, bewertet John den HInduismus als "Nährboden der Religionen" schlechthin, als universale Strömung (set), von welcher jede andere nur eine Unterströmung (subset) darstellen könne Zwecks Verifizierung seiner Lektüre über die irdische Verwirklichung einer göttlichen Seinsweise durch Buddha, Jesus, Krsna oder Ramakrsna und Ramana Maharsi, reiste John für zwei Monate nach Indien, wo er seinen Reisezweck in der Begegnung mit Charan Singh, dem Guru des Rādhā Soāmī Satsang Beās, erfüllt sah: "Die Art, in welcher er [durch sein spirituelles Zentrum] schritt und in welcher die Menschen auf ihn ansprachen war dieselbe, in welcher ich mir Jesus vorstelle, wie er durch ein Dorf Palästinas zog." Da John weder nach einem Guru suchte, noch Charan Singh nach potentiellen Schülern Ausschau hielt, setzte er seine Reise nach Kalkutta fort, wo er sich im Ramakrsna-matha mit Vivekanandas Neo-Vedanta anfreundete. Kennzeichnend für Johns gesamten Indienaufenthalt war ein ausgeprägtes Gefühl des Geführtseins durch "eine höhere Macht, von welcher 'das Ganze' sorgfältigst geplant war. - Als ich in Delhi ankam [...], und Delhi ist fürwahr nicht der heiligste Wallfahrtsort Indiens, [ . . . ] konnte ich kaum einschlafen, da ich so sehr vom Gefühl überwälltgt war, in meine (wahre) Heimat gekommen zu sein." Und auf sein unglückliches Leben in Amerika zurückblickend erkannte er sich in der Rolle des hässlichen kleinen Entleins wieder, welches in fremden Gefilden aufgewachsen, unter seinen Artgenossen, den Schwänen (vgl. die indische Symbolik des hamsa o.S. ), sich seiner wahren Natur bewusst wird.

Von Afrika in die Staaten zurückgekehrt, besuchte John in Berkeley die Schule für Sozialarbeit, welche er wegen des Theorie-Praxis-Gefälles vor- übergehend verliess, im Jahre 1971 aber doch noch mit dem Magister abschloss. Einschliesslich Praktikum arbeitete er darauf anderthalb Jahre in einer psychiatrischen Klinik. In seinen häufigen psychedelischen Drogenexperimenten in der Hippie-Bewegung nahestehenden Kreisen, während derer er sein Körper- und Ich-Bewusstsein als auch die Wahrnehmung von Raum und Zeit als stark geschwächt empfand, sah er die hinduistischen Grundprinzipien wie karman und samsära, sowie das Lebensziel der spirituellen Vervollkommnung (moksa), welche er vor allem anhand der Bhagavadgitä

(Kpt. II u. XII) in Übersetzung und Sanskrit studierte, nun auch in seinem eigenen Leben an sich selbst bestätigt. Dieses vorübergehende Eintauchen in einen anderen, für John realeren Lebens- und Bewusstseinsbereich worauf er, wie in anderen Lebenssituationen einer "kleinen (inneren) Stimme" folgend, verzichtete, wertet er als "einen Fingerzeig darauf, was Jesus, Buddha, Ramana Maharsi udn wie sie alle heissen als unseren eigentlichen Lebenszweck herausstellen." Auf der Suche nach seiner sozialen und religiösen Identität setzte sich John mit verschiedensten Gruppen der schillernden Psycho- und Religionsszene Kaliforniens auseinander: Seine zweijährige Arbeit in Selbsterfahrungsgruppen vermittelte ihm Erfahrungen einer Idea gesellschaft, welche sich hernach nicht auf den Alltag übertragen liessen ; Anhänger der Internationalen Gesellschaft für Krsna-Bewusstsein (ISKCO) enthusiastischen Hingabe, ) beeindruckten ihn mit ihrer

die Zusammenkünfte der Quäker mit deren meditativem Durchblick,

und eine schwarze Baptisten-Kirche, deren Mitglied er wurde, mit ihrer universalen und uneigennützigen Liebe Alle seine Aktivitäten galten letzten Endes der Ergründung der Natur der Liebe, "wie sie wächst und vermittelt werden kann" und stellen immer neue Versuche dar, in der emotionalen Geborgenheit ideologisch verwandter Grup pen die früh zerbrochene Familienharmonie wiederzufinden. Johns universaler Geist, gepaart mit tiefer Skepsis gegenüber $\lambda$ institutionalisierten und sektarischen Religionsformen, liessen ihn jedoch immer wieder Abstand gewinnen und sich neuen Gruppen und Einzelpersonen zuwenden. Über den wiederholten Kontakt mit einer amerikanischen Anhängerin Ramanas, welche ihn unter anderem in hatha-yoga und pranayama einführte, kam John unter den Einfluss Eknäth Távarans, einem ehemaligen Englisch-Professor und weitherzigen Ramana-bhakta aus Kerala, welcher sich dazu berufen fühlte, in Amerika eine unorthodoxe hinduistische Meditationspraxis zu lehren: die Wiederholung eines individuell bevorzugten Gottesnamens, wie z.B. Rāma, Kṛṣṇa oder Jesus, als mantra-japa zu jeder Tageszeit und Aktivität, ergänzt durch zwei je halb- bis ganzstündige Meditationen, welche der Memorierung (śravana) und Vertiefung (manana) wiederum individuell ausgesuchter religiöser Texte verschiedener Traditionen dienen. Wie später Vom Ramana kendra in Delhi K.Swaminathan betrachtet John Ísvaran mehr als einen erfahrenen Lehrer und weisen Grossvater, denn als Guru.

Obgleich es John nach Indien oder Bangladesh zog, überliess er die Ent scheidung äusseren Umständen, in welchen er Gottes Wille zu erkennen versuchte, so dass er schliesslich von 1973 bis 1977 nach Louisiana ging, um der benachteiligten schwarzen Bevölkerung in verschiedenster Form beizustehen. Bei seiner unkonventionellen, rein geistig-religiösen Berufsideologie setzte er jedoch materielle Hilfeleistungen hauptsächlich als Mittel zur primären geistigen Entwicklung ein. Als einzig wertvollen Beitrag seiner oft unentgeltlichen Sozialarbeit lässt er nur das Bemühen gel ten, seinem Gegenüber seine Anerkennung spüren zu lassen

Gefühl zu schenken, "ein wunderbarer, vom Geist Gottes erfüllter, glücklicher Mensch" zu sein, zu welchem er selbst nicht als überlegener Geber, sondern wie die Biene zur Blüte kommt, so dass beider Bedürfnisse Rechnung getragen wird. Von der sozialethischen Maxime der Bhagavadgita tief beeindruckt versuchte er ohne Hang an die Früchte seines Tuns als blosses Werkzeug Gottes zu wirken. Damit war es ihm als christlich orientiertem karma-yogin weitgehend gelungen, seine weltliche Tätigkeit nicht nur als persönlichen sädhana zu gestalten, sondern jene zugleich in den Dienst der geistigen Entwicklung des jeweiligen Arbeitsfeldes zu stellen. Sein religiöses Engagement, welches immer auch ein soziales war, richtete sich einerseits auf die schwarze Baptistenkirche, anderseits auf eine von der weissen Oberschicht getragene katholische Pfingstlerbewegung , in deren charismatischen, in Johns Beschreibung ego-transzendierenden und transformierenden Gebetszusammenkünften er sich als "guter Hindu-Anhänger von Bhagavans Lehren fast wie zu Hause fühlen konnte." Umgekehrt wurde er jedoch von dieser Gemeinschaft über seinem Glauben, dass"Jesus (bloss) eine von mehreren Inkarnationen desselben Geistes ist", ausj. Dennoch hatte John in Lousiana den Weg in die christliche Gemeinschaft und zu Jesus zurückgefunden und die für zeinen fortan bestimmende Integration von christlicher Sozialethik und hinduistischer Weltanschauung, von christlichem Herz und vedäntischem Denken eingeleitet. In diesem Bestreben sieht sich John durch Leben und Lehren des Benediktiner mönches Svāmī Abhiśiktānanda alias Henri Le Saux (1910-1973) bestätigt und in der bevorstehenden Freundschaft mit K.Swaminathan, mit dessen universalem Hindu-Geist er sich wesensverwandt fühlt, bestärkt. Wie schwer es ist, diese Synthese - welche John bei seinem monistischen Hintergrund nicht als solche verstanden wissen will - in einer religiösen Gemeinschaft zu verwirklichen, erfuhr er nicht nur in christlich-katholischer Umgebung, in welcher er als Hindu verketztert wurde, sondern ebenso unter hinduistisch-sektarisch eingestellten Ramana-Gemeinschaften wie jener des Arunacala Aśrama von New York - und bald auch im Mutteraśrama selbst -, welche ihn nach monatelanger Wohngemeinschaft und Zusammenarbeit spüren liess, dass er als Christ in ihrem Kreis unerwünscht war, und

Damit aber ging sein jahrelanger Traum in Erfüllung, wieder und diesmal für unbestimmte Zeit nach Indien und - wenngleich
h mit gemischten Gefühlen nach dieser bitteren Erfahrung - zur Lebensstätte des Meisters seiner Wahl zu reisen. Seine Suche nach einer historischen Leitfigur, welche seinem Idealbild einer Verkörperung des göttlichen Geistes entsprach, war zwar schon Jahre zuvor bei Ramana zu einem
Ende gekommen, der ihm dank der noch vorhandenen Gruppe direkter Schüler
greifbarer und bei der zeitlichen Nähe durchsichtiger erschien als Jesus
-"schlicht ein so klarer Fall eines göttlichen Wesens" -, doch Johns
eigentliche Auseinandersetzung mit Ramana nahm erst in Südindien inten-

sich seiner über eine hat Abfindungssumme zu entledigen versuchte .

y

sive Formen an. Dafür war mitunter Johns Erwartungsmuster bestimmend, welches ihn während des ganzen vorangehenden Jahrzehnts nicht mehr losgelassen hatte, dass wenn es irgendeinen Ort in der materiellen Welt gäbe, welcher [spirituelle] Hilfe anzubieten in der Lage wäre, dies einzig und alleine Tiruvannamalai sein würde.

Unsere langen und ausgesprochen freundschaftlichen Gespräche, welche sich über neun Abende hinzogen und in Johns Hoffnung auf eine Klärung seiner verworrenen Gegenwartssituation schliesslich auf seine Initiative zustande kamen, fanden zwei Jahre nach dem Beginn seines Indienaufenthaltes statt, dessen ferneres Ende absehbar war. Typisch für den Experimentcharakter seines auf materielle Indifferenz und sozialeSpontaneität bedachten Lebens sowie für seine religiöse Orientierung sind seine damaligen Absichten, vorübergehend in die Staaten zurückzukehren, nicht in der Absicht Geld zu verdienen, zu heiraten oder um sich niederzulasser, sondern um hier und dort Freunde zu treffen, welche nicht an John Blinc wim Sinne eines Ego-Prozesses glauben, denn an die Transformation, welche der eine Geist in ihm erwirke, so wie auch er an denselben Prozess ir ihnen glaube.

"Jeder von uns ist eine Facette des göttlichen Geistes, und wer vergessen hat, wie er wirklich ist, vermag sich durch die Vergegenwärtigung seiner selbst in (geistesverwandten) Menschen besser darauf zu besinnen, wer er ist." JOHN BLINOW: Les Joseph Jans Merander

Nachdem er manchenorts - unter Christen wie Hindus, insbesondere im Ramana Kendra in Delhi mit K.Swaminathan - tiefe Wurzeln geschlagen und im Ramanaśrama seine atmavicara-Meditation vertieft hatte, verstrickte er sich in Tiruvannamalai auf seiner Suche nach persönlicher spiritueller Führungshilfe in Ramanas Geist und im Verlangen nach der ausgebliebenen meditativen Erfahrung nach elfjähriger sexueller Enthaltsamkeit in ein Verhälntis mit einer verheirateten Peruanerin und tantrisch orientierten Ramana-Verehrerin aus Südameika.

Die phantastisch anmutenden Erzählungen ihrer spirituellen Erfahrungen einschliesslich die Mitteilung von langen traumatischen Unterweisungen angeblich von Ramana selbst, verbunden mit ihren offensichtlich aussergewöhnlichen Willenskräften und Meditationsfähigkeiten/kenntnisse, verfehlten ihre Wirkung auf den spirituell unerfahrenen/ so desorientierten wie empfänlgichen John nicht. In jener selbstsicheren, um zwölf Jahre älte ren Frau ein autoritatives Instrument seines Guru wähnend, hatte er bei seiner Ich-Schwäche der Aufforderung, sich ihr wie einem Guru bedimungslos hinzugeben, nichts entgegenzusetzen. Die Suizidgefahr, in welche ihn das mit schweren Schuldgefühlen und einer ungewollten, schliesslich vermittels dreitägiger tantrischer Meditationen über Schöpfungsprinzipien von ihr selbst willentlich abgebrochene Schwanger schaft belastete Verhältnis im traditionellen hinduistischen Milieu getrieben hatte, scheint erst mit ihrer erzwungenen Rückkehr nach Südamerikaabgewendet/abgeklungen zu sein, ohne dass jedoch die stark symbiotische Beziehung zur Zeit unserer Begegnung von John definitiv aufgelöst worden wäre; end ein halbes Tele male.

Unsere Gespräche bildeten aber Teil einer allgemeinen Rückbesinnung und allmählichen Rückkehr zu Johns vorangehender Meditationspraxis - Selbstergründung alternativ abwechselnd mit Jesus-"mantra-japa" -

INGE BUCHER, 1930 in mittelständischen Verhältnissen in der Deutschschweiz geboren und aufgewachsen, lebt als alleinstehende Frau ineiner

Schwarzstadt. Inge Bucher erhielt zu Hause eine liberal-katholische Erziehung, deren zu memorierenden Lehrinhalte stiessen sie jedoch ab und wurden von ihr als heuchlerisch empfunden: "Unsere Priester sind ja auch keine Heilige [...]." Ihrer Abneigung gegen die abandlandisch-christliche Beligion mind früh das durch die schulische Atlas-Betrachtung Indiens erweckte Gefühl gegenüber, dass Indien "ein Märchenland" für sie sei und ihr positiv gegenüberstehe. Dieses Vorkommnis darf als Vorbote ihrer späteren Affinität zum Hinduismus, insbesondere zur Mythologie, Kunst und zum Yoga, verstanden werden. Vorerst schlug sich ihre spirituelle Veranlagung über die musische Begabung in der Hinwendung zur Musik und den darstellenden Künsten nieder. Im Alte von fünfundzwanzig Jahren muss jedoch die zartgebaute, sensible Violi-nistin des Musikstudium aus physischer und psychischer Überanstrengung unterbrechen. Sie hört von S. Yesudians und E. Haich' Yoga-Schule und entdeckt dort - zunächst gemeinsam mit Mutter und Schwester - den hatha-yoga und raja-yoga als Gesundheits- und Lebenselixir. Hatte sie in der Musik die Schönheit als solche verehrt, verstand sie über den Besuch dieser Yoga-Schule, dass an sich die Schönheit das Antlitz Gottes ist. Yesudian, den sie bis heute als ihren Guru und Yoga-Meister hochschafzt, gelingt es durch seine persönliche Ausstrahlung in Inge Bucher den "Funken" der Meister-Schüler-Beziehung zu entzänden und seine Hingabe an den Yoga auf sie zu übertragen. Ebenso prägend in dieser Anfangsphase und für ihren Lebensweg überhaupt, ist Ramakrsna Erenfact in ihr das reue der Gottesliebe entract und ihre visionäre Begabung verstärkt. Wenige Jahre später springt der innere Funke von Yesudian und dem unter ihm ausgeübten tantra-yoga (Konzentration auf das anahata-cakra) auf Ramana Maharsi und den atmavicara über. Zwar hatte sie schon in Yesudians Schri ten von Ramana und dessen Weg gelesen, doch mangels Verständnis bewusst z rückgestellt. Ohne nach einem anderen Meister oder Yoga zu suchen, doch Weranshougt von der täglich stundenlangen Yoga-Praxis, erlebt sie ; die Lektüre von Zimmers Ramana-Werk als Einweihung in die für sie kongeniale Meditationsform: "Dann (aber) hat es sofort eingeschlagen und ich bin am selben Tag hingesessen und habe so meditiert ['Wer bin ich?'] und nicht mehr aufgehört." -"'Stille zu sein' bereitete mir keine Schwierigkeiten, da mein ganzes Wesen durch Herrn Yesudians in Schweigen ausstral

lende Reinheit [...] nach innen gewandt worden war. Visionen, in welche Ramakrsna and in Rama auf die Aufnahme der neuen Meditation segnet und die Einheit Yesudiaus auf die Aufnahme der neuen Meditation segnet und die Einheit Yesudiaus auf die Aufnahme der neuen Meditation segnet und bestärken sie auf ihrem Weg und Gefühlig dass sie es nicht für notwendig

achtet, ihren Yoga-Lehrer über den Wechsel zu unterrichten. Die von Yesudian eingeleitete, forfan sech Ramana und dem almavicara ausgerichtete innere Wandlung und unbedingte Bereitschaft und Sehnsucht, allein dem Beispiel nachzufolgen, zeige sich beld im einer äusserem Lebenswende, Als sich Studium und zusätzlicher Zeit aufwand für den lebensnotwendigen Nebenverdienst nicht mehr mit der täglich dreistündigen Meditation vereinbaren la ssen, entscheidet sich Inge Bucher im Alter von dreissig Jahren für den Yoga und die Meditation. Praktisch bedeutete dieser schwere Entscheid, dass sie Gwort die Musik mit der Tätigkeit als Sekretärin einzutauschen hatte. Da ihr dieser teilweise halbtags ausgeübte Beruf aber eine intensivierte Meditation ermöglichte, bereute sie die Wahl ihres Lebens nie, wenngleich persönliche und soziale Konfliktsituationen in Verbindung mit ihren vielseitigen Inte ressen und jexponierten Stellung am Arbeitsplatz unvermeidlich wurden. In der Überzeugung, dass aufgrund der individuellen Veranlagung und Problematik jeder den Weg letzten Endes für sich zu gehen habe, und der Gedake an eine Eheschliessung und Familiengründung nicht mehr aktuell war, nahm sie die innere und äussere Herausforderung bewusst alleine an. In ihrem Lebenskampf zwischen Yoga und innerweltlicher Tätigkeit stützt sie sich ganz auf ihr unumstürzliches Vertrauen im Kamanas Führung. Jananas Führung (erfährt Sie) nicht nur über die tägliche Lektüre seiner und seiner Schüler Schriften und die Konfrontation mit seinem 
in den lehelm Jahren

(meistbekannten) Porträt, sondern immer wieder auch direkt in Träumen und 
junden die Heelitation sennigt und jüre mieht dannels verlangt habe.

Visionen, Die Joga-Adeptite berichtet von Mitteilungen verbaler und wortloser Art, welche in den Widerwärtigkeiten des Alltags Tröstung geben oder Lösungen in Aussicht stellen, aber auch konkrete Ratschläge und Anweisungen für die Meditationspraxis beinhalten Ausserdem hat ihr Kamaus das Christentum in erneuerter Form wiedergebracht. Auf dem Vinlegrand ihrer You-Br-Labrary erled sie das metaphysische Selbst oder 'Ich' als Schlüssel für das überpersönliche Verständnis von Jesu Worten, wie l'Ich bin, der ich bin', 'Ich bin das Licht der Welt', 'Ich und der Vater sind eins', oder 'Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben! Aus ihrer vedantischen Einheits schau der Religionen ist zu verstehen, dass Ramana für sie nicht nur das "göttliche Selbst" und "Sivas (jüngerer) Sohn Subrahmanta " ist, sondern ebenso "Gottes Sohn" in christlichem Sinne.

Willensstarke, beu. Beeindruckend ist die Unerschrockenheit und Konsequenz, in welcher diese Sadhaka allen inneren und äusseren Huderwisen zum Trotzlihr gesamtes Leben dem Heilsweg unterordnet, ohne dabei etwas erzwingen oder überstürzen zu wollen. Ramanas allgemeine Anweisung beherzigend, die gegenwärtigen Lebensumstände als Ausgangspunkt zu nehmen, gibt sich Inge Bucher auch heute nicht weltflüchtig und \ ihr jahrzehnte-

langes Verlangen, das Leben nur noch dem Yoga und der Meditation widmen zu können, Enlagen dem langgehegten Wunsch zum ersten Mal und für längere Zeit

ins Ramanasramam zu fahren, hat sie vor de Javen eine Yoga-Judi erfeit de Javen eine Yoga-Judi erfeit de Javen eine Yoga-Judi erfeit de Javen eine Javen Lagendlichen individuellen hathavoga-Unterricht zu erteilen. Damit ist sie ihrem Ziel, den ganzen Tag über in de inneren Stille verharren zu können, der inneren Stille verharren zu können der inneren Stille verharren zu können, der inneren Stille verharren zu können der inneren Stille verharen der inneren Stille verharren zu können der inneren Stille verh

⊗ Zum Beispiel wies er sie in Visionen an, die zeitweise wiederaufgenommene, problematische Konzentration auf das anāhata-cakra fallen zu lasse
und alleine mit dem 'Stillesein' fortzufahren, oder die hatha-yoga-Übung
n unter keinen Umständen aufzugeben.

Jugard State State

191993

**新新**之

y ye

Joi.

MARIA SENN wurde 1919 in der Deutschschweiz geboren. Aus reinem Protestzu ihreraffeisisch eingestellten Mutter, welche ihre Tochter nicht taufen liess, wandte sie sich zunächst intensiv der protestantischen Kirche zu. Aus der anfänglichen Trotzreaktion entwickelte sich jedoch bald eine unablässige Suche nach innerer Geborgenheit und spiritueller Verwirklichung, welche auch andere Konfessionen miteinschloss. Für den Charakter ihrer lebenslangen Suche war denn auch ein anderer Umstand von weit einschneidenderer und nachhaltigerer Wirkung als der mütterliche Atheismus, nämlich der Tod ihres Vaters wenige Stunden nach ihrer Geburt. Dieses Ereignis zeichnete das Leben der praktisch als Halbweise Geborenen in dem Sinne, dass sie "von ganz klein auf im Grunde eigentlich immer jemanden gesucht hat, ...einen Vater gesucht hat."

den gesucht hat, ...einen Vater gesucht hat." Work Ended vierner ; führt sie ihre Suche nach einer inneren Halt gebenden Vaterfigur zu S. Yesudian, einem in deutschsprachigen Ländern nicht unbekannten Yoga-Lehrer und Yoga-Autor. In dessen Yoga-Schule lernt sie nicht nur hatha-yoga, sondern widmet sich auch Meditationsübungen, welche, als raja-yoga gekennzeichnet, die Gedanken neutralisieren und in die innere Eine Zeitlang sieht Maria Senn in jenem Yoga-Lehren ihren Meister, bis sie im Verlauf der jahrelangen Schülerschaft realisiert, dass er aufgrund bestimmter Verhaltensweisen - über welche sie sich ausschweigt - nicht ihr Meister sein kann. Bei Yesudian aber, der seine Yoga-Bücher und Unterrichtsmaterialien mit Zitaten grosser Meister schmückt, wird sie nach Jahren u.a. auch auf Ramana Maharsi aufmerksam. Die Lektüre eines Büchleins dessen sie sich nicht mehr entsinnen kann, vor allem aber das darin enthaltene, meistbekannte Bild von Ramana, lösen in ihr ein intensives Berufungserlebnis aus: "[...] ich abbe einfach das Gefühl gehabt: Das ist es. [...] Ich weiss auch noch, dass mir einfach richtig... einfach Tränen heruntergerollt sind, als ich dieses Bild zum ersten Mal gesehen habe." Die überweltliche Transparenz jenes Bildes hatte für sie wie "eine Türe in einen anderen Raum aufgetan", so dass sie die Yoga-Schule, in welche sie auch ihr einziges Kind, eine Tochter, geshcickt hatte, nach sieben Jahren verliess. Zugleich gab sie auch die regelmässig ausgeübte Yoga-Meditation auf. Chne sie zu ersetzen Suche nach dem imagnären Vater mitder Mit jenem Berufungserlebnis war wohl die Sehnsucht nach dem spirituslen Ziel, die aus jenem Bild sprechende Verwirklichung und geistige Heimat, verschmolzen und vorübergehend verstärkt worden, doch im Bewusstsein (noch nicht mit Ramana und dessen Lebensweg verbunden worden. Einerseits waren es die starken Verhaftungen an die engagierte hauptberufliche Tätigkeit

nommen wurden, welche die Aussicht auf das Ziel immerwieder verstellten; anderseits die unbestimmte Suche nach einer leibhaftigen Führung, welche

einer intensiven Nachfolge RAmanas im Wege stand und in welcher sich das ebenso vage Vaterbild wiederspiegelt:

"Ich bin natürlich irgendwo dann trotzdem wieder auf der Suche gewesen, einen lebendigen Meister zu finden, der mir das ganz direkt vielleicht... Es ist ja ein Suchen
..., im Grunde genommen weiss man at nicht so genau, was man sucht. [...] Und es
ist eigentlich so, dass ich immer wieder zurückgekommen bin, immer wieder eine Art
wie heimgekommen bin, plötzlich ihn wieder gefunden habe, aber zwischendurch wieder
auf andere Wege gekommen bin."

In diesem Sinne versteht Maria Senn die vielen Anknüpfungspunkte, die sich ihrer Suche boten, als Lebensstationen und Lebensstufen, gegenüber denen Ramana selber, bald sichtbar, bald dem Bewusstsein entschwunden oder aus dem Verborgenen heraus, ihr gesamtes Leben wie ein roter Faden durchwirkt.

Als wesentlichste Zeit und Wegstation betrachtet sie die fast ein Jahrzehnt dauernde psychologische Aufarbeitung ihrer Lebensprobleme mit einer psychologisch geschulten, indienerfahrenen Frau. Bezeichnend für den Stellenwert dieser bis zum Hinschied jener Frau undauernden Beziehung ist Maria Senns Aussage, dass sie in ihrer Gestalt "dann eigentlich doch einen lebenden Meister gefunden habe". Indem jene Frau ihre Lebensprobleme aus der Perspektive der indischen Geistigkeit anging, bewirkte die psychologische Arbeit nicht nur eine Klärung und Lockerung der starken Bindungen an Familie und Beruf, sondern zielte darüberhinaus auf eine Durchdringung der Persönlichkeitsschichten und die Auflösung, bzw. Transzendierung des Ichs, um der verdeckten Selbst-Erkenntnis Raum zu geben:

"Das Ich ist nicht das Selbst. Das Ich ist die Psyche, ist auch die Verbindung von Körper und Seele [...], irgendwo ein Punkt, an dem alles sehr verknüpft ist und der im Grunde genommen aufgelöst und geklärt werden muss, um eigentlich dem Grösseren, dem Selbst [...] Platz zu machen, um dieses überhaupt erkennen zu [können]."

The inneren Kampf gegen ihr ausgeprägtes Künstler-Ego und ihre menschlichen Verhaftungen, bzw. in der Bemühung um ich- und Selbst Ergründung von Trauminhallen führen, welche sie als von sehr koher Warke fegelen Jahrzehhle fing wiederschrieb. Sie machte
die Erfahrung, "dass jeder Traum, wenn man ihm näher kommt, letzten
Endes auf eine tiefere Schicht herunterweist", welche bei ganzheitlicher
Betrachtung schliesslich wie der Seegrund in Ufernähe Frausparent wird.

Neben der allgemeinen Hinwendung zum Christentum in der Frühphase )

gehören zu den übrigen, sich teilweise überschneidenden Stationen ihrer
langen Wanderung eine persönliche Begegnung mitPadre Pio von Pietrelcina (It.); die Verbundenheit mit dem Harbyer Stefanus und dessen Erleuchtungsbericht und Steinigung; die Auseinandersetzung mit dem Hinduis
mus und neuhinduistischer Literatur, vor allem in Form von H.Zimmers
indologischen Werken, den Zeugnissen Ramakrsnas und Vivekanandas sowei
der Bhagavadgita, welcher sie einen hervorragenden Platz in der religiö-

sen Weltliteratur einräumt; schliesslich der Zen-Buddhismus. Maria Senn betont, dass sie zwischen Ramana Maharsi, Buddha und Christus keine Trennung machen möchte und zwischen ihrer Verwirklichung udp ihren Botschaften weder ein Widerspruch noch ein (wesenhafter) Unterschied bestehe in dem Sinne, dass hinter allen dieselbe Kraft "dieselbe Quelle" stehe.

Henk, Fünfundzwanzig Jahre nach der Kenntnisnahme RAmanas, deuten hyaden deret ling dans die nun sechriejethinge Wanderin auf die luche wach dene verloeven Vater her Ramane inneghalten hat 1 Dafür spricht ihre Reaktion auf die als Versuchung erlebte literarische und physisch realisierbare Begegnung mit einem Zen-Meister, als sie sich inneward resissiont: "'Nein, aber das ist es ja wirklich nicht!' Und plötzlich habe ich gesehen, ja nein... Ramana ist einfach mein Meister! Ich kann meditieren, indem ich diese Frage stelle, welche er gestellt hat und ich muss jetzt nicht auf die Suche nach einem Meister gehen." Tm Zusammen-

mit ihrem wiedererwachten Bedürfnis nach innen zygehen und im Bewusstsein, dass eine Intensivierung des 'Weges' notwendig ist, Jahr den ench micht eine Engelung oder Schriff Kommung die Lektüre des Buches eines (ander gund prach scheinen Lichtung ren) Meisters 2 Num sich wieder intensiv der Meditation zu widmen Die Wiederaufnahme eines einfachen, geregelten Lebensstils, eine gewisse Zurückgezogenheit und vegetarische Kost ohne Alkohol, empfindet sie als grosse Hilfe und soll ihr über die ein bis zwei Mal zwanzig Minuten dauernde Meditation hinaus helfen, den "Faden der inneren Frage" auch in allen Situationen des Alltags nicht loszulassen.

Bemerkenswert ist, dass Maria Senn nur zu einem einzigen Ramana-Sädhaka eine - allerdings langjährige - ("Bruder-" und Arzt-)Beziehung unterhält ansonsten mit niemandem über ihren inneren Weg spricht und auch zum aśrama keinen Kontakt hat. Anderseits wird sie in ihren spirituellen Bemühungen von ihrer Künstler-Familie unterstützt.

Dass bei dieser begrenzten Kommunikationsbereitschaft ein überaus konzentriertes zweistündiges Gespräch zu stande kam, ist, wie von der Informantin zu erfahren war, auf den Umstand zurückzuführen, dass seit der intensivierlen Hinwendung zu Ramana Maharsi und Wiederaufnahme der Hedilatin erst wenige Wochen war granter Begggggggg vergangen waren und dalbvon Seiten der Informantinjein inneres Gesprächsbedürfnis algeneball ande

1 Siehe RGG VI, Sp. 378 (F. Schleyers Artikal über 'Hymatisierle') 1a siehe RGG VI, Sp. 358 (H. Karlon Artikal)

Insgesamt bleibt ein zwiespältiger Eindruck in Bezug auf ihr Vermagen , of des mit einer rein geistigen Meister — Beziehung fertigzuwerden: "Wenn ein lebendiger Meister auf mich zukommt, bei dem ich genau weiss: 'Das ist jetzt der Meister!', dann ist es richtig."

<sup>2</sup> Shunryu Suzuki, Zen Mind, Beginner's Mind, ed. by T. Dixon, New York & Tokyo: Weatherhill,

S sang Mable Simb eine schicksalagegebene Ramana night "direkt", bew. "korperlich" begegnen konnte und Anderseits brick ihr Bedauern darüber, dass sie keinen lebendigen Meister storbenen Meister habe, damit erklärt, dass schon ihr leiblicher Vater nicht unter den Lebenden weite, und als schicksalsgegebene Paralleli tät ins Auge fasst. Ersteunlichen und den wild an Ramanes eigen gestiger tät ins Auge fasst. I Sude auch dem verstalbem Valer auf, volle sich als auffällige Parallele untilet.